**第一课 关于圣经**

经文：提后3:15-17节 赞美诗：197/201首

本课目的：了解圣经的奇妙，激发读经的兴趣，建立读经的生活。

 引入：建立友谊。(灵活运用)。

引进“圣经”话题，可以问:姐妹，你有圣经吗？你了解圣经吗？今天咱们简单了解一下圣经吧。咱们先来读一处经文吧。

读圣经 【提后3:15-17 】：“**并且知道你是从小明白圣经，这圣经能使你因信基督耶稣有得救的智慧。圣经都是神所默示的（或译：凡　神所默示的圣经），于教训、督责、使人归正、教导人学义都是有益的，叫属神的人得以完全，预备行各样的善事**。”

**一、圣经的结构**

1、简介：新约、旧约（三九、二七卷书，共66卷）

圣经共有66卷书，由旧约、新约两部分所组成。旧约39卷，新约27卷。

①按书卷的划分（马太福音的前一张纸）

②按“约”的划分---是以耶稣钉十字架为分界线。（钉十字架前是旧约、钉十字架之后是新约。因主耶稣是在最后的晚餐上设立的圣餐，立定了新约。）

③、看圣经目录简介---圣经旧约由律法书、历史书、诗歌智慧书、先知书所组成。新约由四福音书、教会历史、书信和启示书组成。

【补充资料---圣经曾被称作“神圣、经典之作”，是天上的神写给祂儿女的一封最宝贵的家书，也是我们基督徒行事为人的准则、基石。整本圣经都是神与属祂的子民所立的约定，也就是所签署的合约。整本圣经都在讲述神救赎人类的历史。】

2、解释名词---“约”：有“誓约”、“盟约”之意。

 例：甲乙双方签定合同，之后各自履行自己的职责，神与我们立约也是如此，神会赐给我们各种的祝福、应许，而我们应该接受耶稣基督为我们的救主，并遵守神的旨意，就可支取，并享受神的恩典和祝福。如果违约的话则失去祝福，遭受刑罚。

（可举例，申28:1-14）

【补充资料--旧约中有七个约：分别是①伊甸之约； ②亚当之约； ③挪亚之约； ④亚伯拉罕之约； ⑤西奈山之约； ⑥巴勒斯坦之约；⑦大卫之约。加上“新约”，圣经中总共有八个约。

这是神与普天下属祂的儿女们所立的永恒盟约，这约立定之后，永不废除。因为是用神儿子也稣基督的血所立的，叫属神的儿女永不可忘记，且要一生持守谨记这约。总之，无论是旧约还是新约其实都是为了将人引向耶稣基督。】

**二、圣经的作者——神默示，人执笔**

整本圣经都是由神默示，人执笔写出来的。也就是说神才是说话者，人只是代笔者。

1、神默示——“默示”就是“吹气、呼出、受灵感动”之意。

也就是神将他的心意、计划和旨意借着神的灵感动人、启示人，再指示人照着写下来。供后世之人研读考究，深刻领悟讲解。整本圣经都充满着神的思想和启示，实实在在是神的默示。

2、人执笔——圣经中有66卷书，却是有44位作者写成。

3、如何证明圣经是神所默示的？证据：（可选择性地举例说明）

【①圣经成书的奇妙---（跨度1600年，有多位作者写成）

这些作者出身年代不同，文化程度不同，家庭背景不同，生活方式不同，接受的教育程度也不同，所处的时代背景更是不同，他们对神的认识也各有不同，神所启示给他们的信息也大不相同。虽然作者很多，生活的年代也不同，但思想却是一致，目的也是一致，都是指向耶稣，证明耶稣，宣扬耶稣，见证耶稣。】

②、旧约圣经中多出现---“耶和华说”“耶和华晓谕”，“耶和华吩咐”，“耶和华如此说”，“耶和华的话临到某某”。

③、耶30:1-2

④、预言书:--况且圣经中预言最多，涉及的事件也最多，其中很多的预言都已应验，只有极少数尚未应验，但仍在应验中。从此证明圣经是出于神的默示。

(例如:饥荒，温疫、赛7:14以马内利的预言----太1:23应验)

【补充资料--在这66卷书的背后，可见有一位看不见的神，掌管着每一卷书的作者和内容，把66卷书像拼拼图一样，天衣无缝的衔接在一起，都在述说着上帝的伟大、奇妙、慈爱和救赎。若不是神，人根本没有办法完成这样的奇迹。】

**三、圣经的功用**

1、见证耶稣基督（约5:39）

2、能使人有得救的智慧——明白得救的方法和途径。

起初，神创造天地宇宙万物，把人安置在伊甸园里，目的是让人自由自在，无忧无虑地活着，过着神人同居、敬拜神的生活。然而，人类的师祖亚当、夏娃违背神命，偷吃禁果，被神逐出伊甸园，从而失去了祝福，还要接受罪的刑罚。从此以后，男人要汗流满面才得糊口，女人要受生产之苦，并且人类都要面临死亡，接受神的审判。不仅肉体要面临死亡，灵魂还要沉沦在地狱中，永远受苦。

因为神爱人，为了拯救犯罪的世人，早在创世之先就提前制定了一个伟大的救赎计划，让自己的独生爱子耶稣基督道成肉身来拯救世人，并借着主的死，代替犯罪的人受刑罚，饶恕、赦免人的罪。使凡愿意接受耶稣基督为救主的人，都可以重新获得拯救，脱离地狱的永刑和痛苦。所以整本圣经，都在详细的记载了这个伟大的救赎计划。

今天我们通过读圣经，就可以了解到神的计划，明白这得救的方法——那就是因信耶稣基督而拥有得救的智慧。

3、教训——就是教导、训诲，指从正面教导人，让我们在生活中行事为人都按照圣经的真理、原则去生活，使人能够作在神的心意之中，讨主喜悦。

【补充资料---教训，也有“培训”之意。

例：在教会的主日讲道、奋兴会、培灵会都是在讲解圣经，借着证道将圣经的真理，讲的清清楚楚，明明白白。使听道的人因此得智慧，得聪明、得供应，得益处。】

4、督责——就是督促、督导、引导、责备的意思。圣经不仅能督促人、引导人，还能责备人、教训人，使人明白是非、判断善恶、改正错误。

【补充资料--简单来说，圣经是信徒信仰生活和行为的最高准则，当我们信了耶稣以后，说话办事，接人待物，处理问题等等，都要以圣经真理为标准，而不是照世俗的方法，用人的聪明去行事，而是能正确的审视自己，认识自己的恶行，证明人的不是，叫人良心上过意不去，引导人速速向神回转。我们若不读经，就不可能辩别是非曲直，更无法明白善恶真假，惟有用圣经真理来不断的约束我们，从而为罪懊悔，及时改正错误。】

5、归正——让驶出轨道的人，重新回到正道上---也就是把人从错误的路上领回到神的面前。

有时人会迷茫，走错路，通过读圣经，所以提前知道那些事是该作的，哪些是不该作的，.哪些决定是错误的，可以让我们及时规避风险、及时的回转。

例：1.不可为别人担保。（箴22：26节）不可参与投资担保。 例：2.不可报复别人

例：3.不可犯淫乱的罪 例：4.不可盲目许愿起誓

提示--只举一个例子就行

6、学义——学习耶稣，学像耶稣。

整本圣经都是为主耶稣作见证，耶稣就是整本圣经的中心，通过学习查考圣经，可以由浅入深地了解耶稣，学习耶稣，效法耶稣。

例：圣经中详细地记载了主耶稣的生活，言行，工作，教导、人品、性情等等。通过学习之后，我们也要在生活中学习耶稣，照着耶稣的榜样去生活——活出耶稣公义、良善 、圣洁、恩慈、舍己牺牲等各种美德和精神。

**四、圣经的目的**

1、叫属神的人得以完全

属神的人——就是信耶稣的人。

完全 ——就是完美，完备的意思。

得以完全——就是装备齐全，这里是指在真理上装备完全。 多读圣经，多多装备真理的知识，日集月累，才能装备完全。(先在真理上装备完全，再去行善事)

2、预备行各样善事

读圣经是让我们先了解神的心意，明白是非对错，有辨别善恶的能力和智慧，然后在生活中真正去实践这些真理，照着神的话去作，行出神认为的善行，最终荣耀神，见证神！

最后提醒：

1、鼓励对象多读圣经——建立读经的生活。(简介自己参加教会的读经计划)

2、必要时帮助对象下载“微读圣经”，添加灵修的公众号”,并教一些简单的读经方法。

**第二课 认识真神**

**经文：何6:3节 赞美诗9或55首**

本课目的:了解真神的属性，认识真神的伟大，坚定跟神的决心。

“故意”引入：这些天您在家里读圣经了吗？在读圣经时有没有读到关于“神”的信息呢？（等对方回答---读到了）通过读经，那么您对神有什么认识呢？（没读到或不知道）没关系，既然我们信神，就要对神有一个简单的认识和了解。

读圣经：【何6:3 】：“我们务要认识耶和华，竭力追求认识他；他出现确如晨光，他必临到我们像甘雨，像滋润田地的春雨。”

务要--- 就是“一定要、必须、务必完成”之意。（如果信神而不认识神，就容易出现迷信或盲从，还容易得罪神）

竭力---就是竭尽全力，尽心尽力，非常努力的去认识神。

那怎样才能认识神呢？

**一、认识神的名字—耶和华**

认识——就是知道、了解、并亲身经历神。

就是要我们对祂有全面的了解，有清楚的认识，而非片面的认知，也不是理性的认识，乃是有亲身的经历，我们与神要建立最亲密的关系，也能全心的相信、完全的接受、坚定的依靠信赖神。

耶和华---是以色列民对上帝的一种尊称，就是“我是自有永有”的

自有永有--“我是”，“我就是”“自我存在”之意。我们需要什么，神就是什么。

例：我们需要平安——神就是我们的平安。（耶和华沙龙）

我们需要帮助——神就是我们的帮助。（以便以谢）

我们需要（智慧、能力、拯救、保护、安慰、祝福、医治、供应等等），神都能给我们提供。

“自我存在”，神不用谁生，也不用谁造，是天然的，自然就存在的，而且是存到永远永远的。（也就是说神是昔在、今在、以后永在的神），因着神的自有永有，所以他说，他要爱我们到底，救我们到底。

**二、认识神的属性—公义慈爱（出34：6/7）**

补充资料【神的属性：分自然属性和道德属性。】

【自然属性——特指神无所不知、无所不能、无处不在、自有永有】

【道德属性——指神的慈爱、公义、良善、信实、温柔、圣洁、威严等等】

在神的道德属性中，祂的公义和慈爱最为突出。（先讲公义，后讲慈爱）

 1、公义

扩充资料

公义的意思--- 是指神的性格，完全公正，做事完全合宜。 神是按照各人所行的，给予他当得的；或按个人所行的报应个人---赏善罚恶。 比如说祂对好人是鼓励祝福，对待恶人则是打击、刑罚。

公义的表现--（侧重于对罪的追究 出34：7下）---也就是说：“神是公义的，必要犯罪者受到刑罚。他说“我万不以有罪的为无罪，必要追讨人的罪。”“罪的工价就是死”（罗6:23）。只要人犯罪作恶，就要为自己犯的罪付上该受的代价，这代价就是死。这死---不仅包括肉体的死，还有灵魂的死，就是将要与神隔绝，面临着永远的地狱和刑罚。

1. 慈爱---（侧重于对罪人的怜悯与赦免--神恨恶罪恶，但爱罪人）（出34：6）

神的慈爱--因神就是爱，要以永远的爱，爱着我们。

爱的表现--神知道人犯罪之后的结局非常可怕痛苦。所以，他给全人类都留有悔改的机会，并且为救全人类，特特差遣他的独生爱子耶稣道成肉身来到我们中间，并为众人的罪被钉在十字架上，付上罪的赎价，以此来担当我们的罪，赦免我们的罪。只要我们真心实意来信祂，神就会赦免我们的罪，洗净我们一切的不义。

 （ 例：尼尼微城人的例子）

**三、认识神的态度——竭力追求**

竭力---就是竭尽全力，尽心尽力，非常努力的去做，用上吃奶的力气，付出代价去追求认识神。

追求--需要付诸行动、付上付上代价

①、通过圣经认识神--整本圣经都是为神作见证，神借着圣经启示了神的属性、工作、使命、权柄、智慧、旨意、教导等，通过读经就可以从理论上认识神，想要更深认识神，还要查考圣经（例如;参考属灵资料、参加培灵会、圣经培训学习）通过并不断学习，更深认识神

②、通过祷告认识神--借着祷告，与神建立关系，跟神交流沟通，得着神的带领、应许等，经历神的奇妙大能，从而认识神

③、通过经历认识神--基督徒在跟随神的过程中，会有一些属灵的经历，通过这些经历也能认识神。（根据自身的一些经历来举例说明 例如:通过信徒祷告蒙应允经历神的奇妙、大能）

**四、认识神的福气**

1、神出现---如晨光（神亲自向认识他、追求他的人显现)。

 我们的神虽是个灵，无形无像，人看不见、也摸不着，但却无处不在，无所不能。

**在圣经中记载，神向人显现的方式有以下几种： 神会以使者或人的方式显现—“亚伯拉罕”接待的客人。例:举一件被圣灵感动或引导的事情来说明神与我们同在。（提醒：在这里举例子，在下一点就不用再举例子。）**

**2.必临到——神真实地临到我们如：春雨、甘雨。**

 **这是一节比喻句，比喻神的恩典、祝福临到我们时，如同春雨一样的及时宝贵，神的话语如同甘雨一样让我们的心得着滋润。**

 **虽然我们的神看不见摸不着，但是他会真实的临到我们中间，将他丰富的恩典、祝福、医治、拯救、保护等及时地赐给我们，特别是我们遇到急难的时候，伤心或无助的时候，只要我们迫切地祷寻求神、祷告神，神就会帮助或安慰我们，让我们得着平安或喜乐。**

**（例：1.彼得在海上行走—“主啊救我”**

 **2.遭车祸时—人喊“哈利路亚”而得救的人。）**

 **最后的劝勉：**

 **当我们知道神的祝福，恩典是何等的宝贵和及时，我们就要好好地追求神认识神，在家里多读经、多祷告、多参加教会聚会。只要我们努力地“追求”神—神会赐给我们更大更多的，更好的祝福。**

 **想一想，神是一位怎样的神：**

 **说一说，你要把《神是怎样的一位神》说给他人听呢？**

**神会借着异梦、异象向人显现—例：雅各夜梦天梯 。**

**在新约—耶稣亲自道成肉身来到我们中间，以人的身份活在地上。**

**重点在此耶稣复活升天后—神借着圣灵与我们同在，来帮助、引导我们。圣灵不仅重生我们，还会住在我们心里，在我们心中作感动、光照、引导、督促、责备的工作，与我们同在。**

晨光---神就是光，能引导，能驱散黑暗，能给人带来光明，带来希望，并能给人指明正确的方向。

显现--借圣灵的感动、光照、引导、责备、激励等向我们显现

2、神临到---如春雨（神真实地临到我们如春雨、甘雨。）

如甘雨般及时

如春雨般宝贵

圣经中常把人的心比作土地，而神的话语，就像春雨甘雨一样及时宝贵，能滋润我们的心田，让我们得着饱足、供应、安慰。

 神的恩典、祝福、保护、拯救、安慰又像春雨一般及时、宝贵，让我们得到及时平安、喜乐。

提醒：劝勉对象多读经、祷告、多参加聚会、学习，更深的亲近神、认识神、经历神。

想一想，神是一位怎样的神？

 说一说，你当怎样把神介绍给人呢？

**第三课 弃绝偶像**

**经文：出20:3-6 唱诗301首《谷中百合花歌》**

本课目的：揭露偶像的真相，指明严重的后果，弃绝偶像的敬拜。

“故意”引入：在您没有信主之前，有没有其它的宗教信仰呢？有没有参加过其它的宗教活动呢？（例如；去庙里烧香、磕头、跪拜过偶像呢？）今天，我们接受主耶稣后就不能再参加那些活动了，为什么呢？咱们先读一处圣经

读圣经：【出20:3-6 】：“除了我以外，你不可有别的神。不可为自己雕刻偶像；也不可作什么形象仿佛上天、下地和地底下、水中的百物。不可跪拜那些像；也不可侍奉它，因为我耶和华你的神，是忌邪的神。恨我的，我必追讨他的罪，自父及子，直到三四代；爱我、守我诫命的，我必向他们发慈爱，直到千代。”

**一、了解偶像的种类**

什么是偶像？---除了耶和华神以外，将任何的人或物当作神来敬拜的都是偶像。

偶像的来源（偶像从哪儿来？）---人手所造的、人心所想的。因为，人自生到世上，就有敬拜神的特质，只因不知道谁才是真神，也不知道该去拜谁，就凭着自己的思维想象，照着动物、植物或人的样子，用金子、银子、木头、石头，各种材料雕刻铸造而成，还有的用泥捏、纸印的方法，借手工制造出来，然后一一的进行跪拜，这些都是偶像，我们都要弃绝。

偶像---除了耶和华神以外，将任何的人或物当作神来敬拜的都是偶像。

 偶像的种类（偶像分那些种类呢？）

偶像：分为有形的偶像和无形的偶像。（此处运用--关键词提示法和要点例举法）

**①有形的偶像**——指天上的、地上的万物百像，

天上的:有日、月、星辰、风、雨、雷、电等等。

例：太阳神，月神，星神，雷公、电母

地上的：有动物，植物和人。例：在埃及，人们常会把牛、羊、猫、狗、蛇、青蛙、蝇子、跳蚤、猴子、当作神来拜。

中国：有山神、水神、树神、花神、灶神、井神等等，可以说无奇不有，人见啥都想拜，想把万物都当神来敬拜。

地底下的：甚至还有人，将历史上的伟人、明星、祖先都拿来当神敬拜，这些其实都是愚昧之举。既知道它是无益的，所以我们根本不用去拜它们。

**②无形的偶像**——指人心所崇拜，所向往的，所追求的一切。

例如：豪华的房子，奢侈的品牌服饰，以及个人的嗜好，还有现今的手机、游戏、网络，只要是天天占据着我们的心，使我们无法专心敬拜神，影响着我们过圣洁的生活，使我们不能竭力追求真道的，超过爱神的，这一切也是偶像。

**二、弃绝偶像的原因**

1**、明白偶像无用**

①、偶像的特点---因偶像都是人所造的，它们都是有口不能言，有耳不能听，有鼻子不能闻，有脚不能走，有手不能拿，人们把它安置在哪里，它就只能在哪里，动也动不了，一点用处也没有，它既不能赐福于人，也不能降祸。因此，神要我们弃绝偶像。

②、偶像背后的真相（可能有人会以此反驳---那偶像也能作出一些异能奇事。其实，这并不是偶像所做的，乃是偶像背后的撒旦魔鬼所控制）。

【撒旦---又叫魔鬼，它原是上帝所造的一位天使，名叫“路西弗”，起初，神造它时既美丽，又有能力，还封它为“天使长”，后来他骄傲自大，妄想与上帝同等同权，一心想接受世人的敬拜尊崇，于是就带领着它的部下，公开反叛上帝，结果却被上帝打到地上，堕落成魔鬼，在空 中游荡。但它仍不死心，专门与上帝作对，破坏神救赎人类的计划。四处游行，残害人、攻击人、迷惑人，辖制人犯罪，得罪神。】

③魔鬼的特点：它也是一个灵，会附在人、动物或物体上，以此显出一些异能奇事。同时它还会附到偶像身上作出一些奇怪的事，目的就是迷惑人，引诱人相信它，敬拜它，叫人远离上帝一切的恩典和祝福。这就是偶像背后魔鬼的真相，所以神不允许我们敬拜偶像。

**2、这是神的命令**（出20:4-5）

①因神是忌邪的，

 忌---就是忌恨、憎恨的意思。

邪---就是一切与邪恶有关的，在此，则是指拜偶像之事。神最恨恶拜偶像的事情：

我们的神是大有权柄、能力、荣耀、尊贵的神，如果我们雕刻偶像、拜偶像的话，就是把荣耀的神变作飞禽、走兽、昆虫的样式，这对神是极大的羞辱，神不喜悦，因此，要弃绝偶像（罗1；23）

②拜偶像的结局--神要追讨人的罪。（举例说明：以色列民拜偶像，遭遇三次被掳的悲惨实例---借此让对象明白拜偶像的后果是可怕的，从而弃绝偶像）

**三、弃绝偶像的方法**

1、**不雕刻**——不可制作，不可雕刻，这些虚假的、欺哄人，使人犯罪的偶像，也不可经营与偶像有关的用品及生意买卖。

**2、不跪拜**——不在自家放置这些迷惑人，辖制人的物件，不去敬拜偶像的宗教场所（比如寺庙、道馆、尼姑庵等等、也不参加偶像敬拜的任何活动)

例：不去参加关公庙的朝圣大典

更不可在偶像面前上香、烧箔、磕头、摆供品，也不吃上坟、祭过偶像的所有供品。

1. **不侍奉**——不参与一切跟敬拜偶像有关的工作或着活动。
2. 积极方面---我们要把真神接到心里，专一的敬拜真神。

提醒对象:家里还有偶像或偶像用品的，要及时清理出去（普通的:粉碎后扔掉。贵重的:酌情处理。

切记：我们只用把真理讲清楚，处理权在对象手中，我们不要强制或不经对象同意代替处理）

**四、弃绝偶像的福气——蒙神赐福**

1、蒙神赐福---凡遵守神的命令，专一敬拜真神的，就会蒙神赐福

2、福泽千代---要教导儿女、子孙都敬拜神，神的祝福也会临到儿孙身上。（代代拜真神，代代蒙祝福）

认一认：当在神前认自己生前拜偶像的罪，以及祖先拜偶像的罪。

动一动：要凭信心，藉祷告，靠神将家中的偶像除去，让耶稣作我们的一家之主，使我们的家永远成为蒙神赐福的家。

**第四课 人的被造**

经文：创2:7节 赞美诗304首《生命路上歌》/227首

本课目的：讲述人类的起源，阐明人生的意义，活出人生的价值。

引入：您认为人活在世上，什么才是最宝贵、最重要的呢？---是你们所拥有的金钱、名利、地位、还是人的生命最重要呢? 您知道人是从哪里来的？人为什么要活在世界上？将来要到哪里去呢？咱看看圣经是如何讲的：

读经：【创1:27】“ 神就照着自己的形像造人，乃是照着他的形像造男、造女。”

【创2:7】“耶和华神用地上的尘土造人，将生气吹在他鼻孔里，他就成了有灵的活人，名叫亚当。”

**一、被造的来源——神造（**创2:7）

提问：“人从哪里来的？”

是神造的---创2：7、1:26--27（读经文）

人是按照神的形象---不是说我们人长的相貌像神 ，而是指人内在的性情像神，有神的公义、良善、温柔、怜悯、慈爱等等。这性情是美好的，在每个人的本性中，都有来自神的美好品质，荣耀形象，也就是人常说的道德良心。这充分说明人乃是真神所造。

【补充资料：说到人从哪儿来？---很多人会按照达尔文的进化论说“人是从猿猴进化而来的”。也有人说“是从爆炸而来的”，但这些都只不过是人大胆的设想，并无任何的科学依据。而通过读圣经，让我们可知，人是神所创造的，神在造人之前，先造了天地、日月星辰，又造了地上的花草树木、飞鸟走兽，海里的鱼，最后才造了人，在造这些的时候，圣经特别提到了---各从其类

万物“各从其类”---人就是人，动物就是动物，植物就是植物，不能互相掺杂。（这就说明人并不是进化而来，乃是由神亲自所造的--否定“进化论”的观点】

**二、被造的方法——尘土、吹气（提问：神怎样造的人？）**

神用尘土造人---神先用尘土造了亚当，这时候的人并无思想、无意识、无情感，无知觉、无感觉、也不会说话、走路。

【补充资料---据医学研究，在人的身体里面，含有一担水，一把盐，一杯糖，几块作肥皂的脂肪，一把石灰，少量的磷、氮、铁、钾、铜、碘等几十种微量元素，这就是神说：你是从尘土而来，本是尘土，仍要归于尘土】

神向人吹气---神用尘土将人造好后，神又向人的鼻孔中吹了一口气，人才成了有灵的活人，人有了这口气，人才能更好的活着。神给他起名叫亚当。

“生气”——就是“气息”、也叫“灵”。

“灵”——就是神与人进行交流和沟通的主要部分，是神最看重的。（又叫灵魂）

所以说人都是有灵魂的，灵和魂是不能分开的，虽肉眼不能看见，但却实实在在存在于人体之中。（王上17：21-22）

吹气的意义---神在造人的时候，向人吹了一口气，这是说明：

人的生命、灵魂都是从神而来--而神也掌管着人的生命和灵魂。

神非常看重人---神在造植物和动物的时候，都是用一句话所造成的，并没有向他们吹气，只有在造人的时候，神向人吹了一口气，说明神非常看重人，在神的眼中，人的地位非常的高，人的生命非常的宝贵，神看我们如同祂自己的儿女一样。

灵魂比身体宝贵---人是由身体和灵魂构成，二者缺一不可，都非常重要。（例如：手机的外壳与芯片、信号的关系）

但在两者之间，灵魂比身体更有价值（雅2：26身体没有灵魂是死的）---正因为人有灵魂，人才能发挥独到的聪明、智慧、记性悟性、能力、才干，才能够更清楚明白神的心意，明白祂在全人类中的拯救计划，从而去敬拜神，荣耀神，为神多结果子，创造更大的财富，活出精彩的人生，活出人当有的意义、价值。

更重要的是--身体会死，而灵魂永远不会死。正像圣经上所说:杀身体不能杀灵魂的，你们不要怕他---意思是人的肉体会死，而灵魂却不会死（太10：28）

[这点要重点讲---不仅要让对象明白人是有灵魂的，并且灵魂还特别重要---跟天堂、地狱二课有连接]

又造夏娃--(参创2：18、21--24)神造了亚当之后，看他一个人独居不好，就使亚当沉睡，从他身上取出一条肋骨，又造了夏娃，来帮助他，亚当和夏娃成为了人类的始祖。

后序的人---后来，亚当、夏娃结婚了，他们的婚姻也是世界当中的第一桩婚姻，他们结婚之后，又按照神的吩咐，生儿育女，就有了后来的人，因此，他们成为全人类的代表。

**三、被造的结构——灵、魂、体**

1、体---就是外在能看得见的肉体，身体是人在世活时的基本形态。（例如;人有身体、眼、口、耳、手、脚、头发等---看着自己的身体举例）

【补充资料：---体的构造非常奇妙独特（诗139：13-14）：

按人的眼见--人由五管、四肢构成

按医学角度——人有皮肤、骨骼、肌肉、血液、毛发、细胞等组成。

在人的身体中还有很多系统。例如：神经系统，血液系统，消化系统，排泄系统，循环系统，免疫系统等，各个系统互相联系，又各自独立；虽然人的系统复杂，却功能齐全，各种细胞繁多，排列十分有序，让人惊叹神的创造之奇妙。】

体的作用--神造我们的身体，并不是单让我们的“体”来感知世界，乃是为了让我们的身体能在世上荣耀祂。

例：造我们的口是为了赞美神，造我们的脚，是为了竭力奔跑灵程之路。

2、魂——是灵与体的产物，指人的七情六欲，喜怒哀乐，情感意志，心思意念，是人类的精神机关（又被称为---“自我”或“心”）所以，人类有思想，能打算，会计划，爱思考，有精神需求，也会表达爱恨情仇，但魂却是用来思想神的话，顺服神的旨意，不是让人随己意行事。

3、灵——是从神而来的，它是与神交流、沟通的机关，因此，灵是用来敬拜、感恩、赞美独一的真神。

总结： 灵、魂、体三者之间的关系---在灵、魂、体中，体只是一个框架，魂则是衣裳，而灵才是心脏。在三者之间，灵先跟神交流，顺服神，灵再主导着魂，魂支配着体，灵魂主导着体一齐顺服神，仰望神，依靠神。因此、有人说：灵是体的主人、魂是体的管家、体是灵魂的奴隶，身体只可受灵魂的支配和管理，才能发挥作用，创造价值。

**四、被造的目的**---（解决--人为什么要活在世界上？）

1. 享受神的创造——彰显神荣耀

神造亚当、夏娃之后，把他们安置在伊甸园中，让他们自由自在的生活，饿了吃园中的果子，菜蔬，渴了喝园中的清泉，欣赏神所创造的花草、树木，山川、河流，自然风光。神还与亚当同在，亚当和夏娃在伊甸园中过着敬拜神、亲近神、与神同居的生活。（灵、魂、体都有享受）

神赋予我们使命（创1:28上）---生养众多，遍满全地。（基督徒要传福音，生养属灵的儿女）

神赐予我们权柄（创1:28下）---管理万物，这是神创造人之后，所给予人最大最美的恩典和祝福。

2、荣耀神的圣名——述说神美德（赛43：7、21）

就是在生活中、要活出神造人时的公义、良善、圣洁、慈爱等美好性情，就是荣耀神。

[例如：在生活中：当孝敬父母、关爱家人、和睦邻里。

在工作中：勤劳能干、尽职尽责、不能偷奸耍滑、不随便马虎、不以权谋私、不滥用取权。

在对待他人上：真诚相待、爱人如己、不坑人、不害人、不作损人利己的事，与周围的人都有较好的人际关系。

在对待神方面：尽心、尽力、尽意、尽性爱神。

在个人方面：要有内在属灵的品质，外在有好行为】-可根据对象的身份、职业、选择性举一个例子

提醒:鼓励对象在生活中多作荣耀神的事情。

想一想：自己该怎样活，才能荣耀神？

**第五课 人的犯罪**

经文：罗3:23，6:23节 赞美诗213首/228

本课目的：辨明罪人的身份，认清罪人的结局，指明罪人的出路。

引入：上一次我们讲到神造了人，最终的目的是让人荣耀神，但是，人最后却都犯了罪，得罪了神，那么到底什么才是罪呢？都有哪些人是罪人？罪人的结局又该如何呢？

读圣经：【罗3:23 】“因为世人**都**犯了罪，**亏缺**了神的荣耀。”

【罗6:23】“因为罪的工价乃是死；惟有神的恩赐，在我们的主耶稣基督里，乃是永生。”

**一、罪人的界定---罗3：23（什么是罪呢？）**

罪的界定--说到“罪”的时候，世人总是认为惟有触犯了国家的法律、法规，被法院审判定罪之后，才是犯罪，这样的人才算为罪人。而圣经中神对罪的衡量和界定却跟世人有所不同，神不是按人的标准要求来判断，而是按神的标准来衡量。

谁是罪人？---圣经上说“世人都犯了罪”。

世人——包括全人类，指世上所有的人，无论男女老少、不分种族国界、高低贵贱。只要是在亚当里的人，都是罪人。

“都”犯了罪---指“无一人例外，全部所有”之意，也就是所有人都侍奉罪，生在罪中，活在罪中，死在罪中，这样的人都被神称之为“罪人”。

什么是罪？（罪的定义）---在圣经中指“射不中靶子，达不到标准，不服从权柄，没有活在神的真理中，没有活出神公义、良善、温柔、慈爱、圣洁、和平等性情。”就是罪。

罪的来源（罪从哪儿来？）--在《创世记》中讲到：神造了亚当夏娃之后，把他们安置在伊甸园中，目的是让他们享受神的恩典。同时，还要遵守神的命令，活出神造人时的美好性情，以此来荣耀神。但是后来亚当和夏娃，违背神的命令，偷吃了禁果，犯罪得罪神，被神赶出伊甸园，从此他们不能再见神的面，罪也因此被带入世界，这就是人一生到世上，就带着罪性，罪根（原罪）--因为人有罪性，因此，人人都会犯罪（本罪），并且人还常陷在罪中，无法自拔，无力摆脱罪的辖制。（例如：小孩子的“劣根性”）

**二、罪人的表现---就是亏缺（罗3：23）**

亏缺---就是“亏欠、亏负、短缺、不足、不能够，不及格，达不到”之意。

神的荣耀---神是完美无缺，圣洁完全，公义良善，毫无瑕疵。（神的“荣耀”--就是神“完全的标准）

我们的主是最公义，最圣洁，最良善，最完全、最完美，他也要求我们“要完全，像你们的天父完全一样”---在方方面面都要达到“完全”的地步，但是我们没有一人能像他那样完全、完美，达不到基督圣洁、完全的标准，反而常常被过犯所胜---这都是亏缺了神的荣耀。因此，圣经上说--世上没有一个义人，惟有耶稣是义人。

到底哪些才算为罪呢?在圣经中，神将罪归纳为三种：

①.行为上的罪---当做的没有做，不当作的却做了。例：传福音，每天读经、祷告、感恩、赞美、帮助他人；还有不当做的：杀人、放火、偷盗、抢劫、打架、斗殴、小偷小摸等。

②.思想上的罪---当想的没有想，不该想的却想了。例：当昼夜思想上的话，思想神家的事，众信徒的需要；还有不该想的：贪心、恶念、苦毒、恼恨、阴险、诡诈、嫉妒、骄傲、自以为义等。

③言语上的罪---当说的没有说，不当说的却说了。例：神要我们多说造就人的好话，祝福之语。不当说的：有狂妄的言语，污秽的言词，戏言、论断、说谎、骂人等等，

**最大的罪就是【不认识神、不敬拜神】**，在这些罪中，我们可能不会犯杀人、放火这些显而易见的罪，但免不了会在思想上，言语上犯罪得罪神。这同样不讨神喜悦，也无法达到神所要求的标准。

提示：在举例时①要举众人常犯的罪②要根据对象的情况举出符合他的罪③最终目的是让对象清楚知道他--也是罪人，需要耶稣的拯救。

既然人都犯了罪，结果会如何呢？

**三、罪人的结局---死亡** （罗6:23）（强调罪的后果很严重）

神的公义---当人犯罪之后，神是公义的---他说“我万不以有罪的为无罪，必要追讨人的罪。”必---是“肯定、一定、必须”之意。

追讨---是“追赶讨伐，追究、催讨”之意。

合起来就是神必定要追究讨伐犯罪之人的责任，追讨人的罪债。

罪的结果--（罗6:23“罪的工价乃是死”）。

工价---就是做完工之后，应得的报酬。（例：打工后得工资，因为人干了活，老板理应为他开工

资）同样，人既给罪打工，理应得罪的工价，因为这是他们配得的，该得的，应得的。

人在犯罪之后，要接受的刑罚：

**①今生在世--**会遭遇不同的疾病、患难、天灾、人祸、意外（申28:15/68）这都是人犯罪后所带来的后果，只是很多的人不明白而已。

**②将来还要面临死亡。**

说到死---这是每一个人都要面对的一件事，正因为每一个人都是罪人。所以，人人都难逃罪的审判，都要面临死亡。死亡对于每个人也非常的公平，不论男女老幼，尊卑贵贱，人人都难逃一死，死亡的大门向世人是永远敞开，人类自一出生，就开始迈向死亡。（体死）

错误的观念--然而却有人说：“那死就死吧！一死百了，人死如灯灭，啥都没有了，但事实并非如此---（来9:27）“按着定命，人人都有一死，死后且有审判。”--末日还要受审判

神要按照人生前所作所行的，对其进行公义的审判，因此，罪人死后，肉体归入尘土，灵魂将来还要坠落到地狱之中永远受苦。

最后总结--当人犯罪之后，活着要受痛苦，死后要受煎熬。

这让我们看到了罪的普遍性，严重性，以及神对罪的公正性。

人既犯了罪，将来就要接受审判，那人该怎么解决呢?罪人的出路又在哪里呢？

**四、罪人的出路——耶稣** （罗6:23节）

神的恩赐--圣经说：“惟有神的恩赐，在我们主耶稣基督里，乃是永生”。

恩赐---就是礼物的意思，人本不配得，是神将永生作为礼物白白的赐给我们，并且，神还赐下他的独生爱子耶稣来拯救我们。

耶稣的拯救---耶稣：就是“耶和华拯救”、“救主”之意。(太1:21)上说“他要把他的百姓从罪恶里拯救出来”。

虽然，我们犯了罪，结局十分可怜，但神是慈爱的，祂知道人的软弱、痛苦，祂愿用祂的慈爱和怜悯来拯救我们，于是特差遣他的独生爱子耶稣，来到我们中间，为担当我们的罪，被钉在十字架上，替我们受了罪的刑罚，满足了神公义的要求。神因耶稣的舍命，赦免我们的罪，拯救我们出离黑暗，进入光明；离开死亡进入永生。当我们甘心侍奉神时，当人愿意寻求神，甘心接受耶稣作自己人生的主宰时，神的恩典必白白临到我们。使我们今生得拯救，将来脱离末后的审判，进入天堂，享受神永恒的生命和荣耀的国度。

**提醒：**

1. 我们万不可一意孤行，永作罪人，更不可故意犯罪，惹神发怒
2. 当靠主远离恶事，弃绝恶行，追求过圣洁的生活，靠主享永久福乐。

说一说：自己是个什么样的人？

想一想：自己都犯了那些罪？

认一认：并认罪悔改。

**第六课 真神之爱**

经文：约3:16节 赞美诗257首

本课目的：了解父神的慈爱，明白父神的心意，感恩父神的拯救。

引入：上一课咱们讲到世人都犯了罪，结局就是死亡和沉沦。然而，神就是爱，他不愿意看到自己亲手所造的人遭受刑罚，落到地狱中受永刑，为了拯救世人，就差遣他的独生爱子来到我们中间来拯救我们---这就是神对我们的爱。

读圣经：【约3:16】 “神爱世人，甚至将他的独生子赐给他们，叫一切信他的，不至灭亡，反得永生。”

神为什么要爱我们呢？神是如何来爱我们呢？

**一、神爱的对象——世人**

1、爱的原因（神为什么要爱世人呢？）

因为世人都是按着神的形象所造的--在神眼中，如同神的儿女一样，又因神曾与人立过盟约，祂就要永远对人负责，且要负责到底。

因为神本是爱。（约一4：8下）爱是他的特点，是他的属性，祂是爱的源头，他的爱是与生俱来的，是天然存在的，他爱人的时候，是发自内心，不由自主地，不让他爱都不行。（祂的爱就像火会燃烧，像冰会冷一样）这就是神的特性。

1. 爱的对象--世人（博爱）因神本是爱，所以，他的爱是不分国界，不分民族，不分肤色，

也不分性别，更不是针对某个国家，也不是只针对哪个民族，乃是具体到世界上的每一个人。所以，祂说祂爱普世的人。（无论是可爱的、不可爱的、好的、坏的、聪明的、愚拙的，神都爱），那么神如何来爱世人呢？

【补充资料】：神爱的特点：

①圣爱--神圣而纯洁的爱（不掺杂任何金钱、利益的成份--人的爱会掺杂金钱、利益）

②永爱--永远的爱，爱到底的爱（人的爱会半途而废，爱不下去）

③不变的爱--人的爱会受时间、空间、条件、环境的改变而改变，但神对我们的爱永不更改。

**二、神爱的表现——救赎**

天父的爱--世人若爱一个人，会借着言语行动来表达自己的爱。（例：说我爱你、或是送礼物、拥抱等等举动来表现自己），

而神爱我们---为了把我们从罪中救出来，就赐下他的独生爱子，来到我们中间，为我们的罪钉死在十字架上，担当了我们的罪，救赎我们脱离了死亡的咒诅、末日的审判、地狱的刑罚。神为救我们，不惜牺牲自己爱子的生命，为要我们得着救恩，为要我们白白称义，神藉着祂爱子的身体、宝血，为世人开辟一条全新、通往永生的路--这就是天父的爱。【此点是重点--要侧重强调父神的爱】

作成救赎--主耶稣是上帝的儿子，他本有尊贵、荣耀、权能、圣洁和威严，但是为了救我们，他甘愿顺服天父的旨意，道成肉身，来到人间，为救我们羞辱的死在十字架上，成就了伟大的救恩。他舍命流血，为要解决人“罪”的问题，使我们这些原本该死该灭亡的人，得到主的拯救，进入永生。因此--【罗5：7/8 保罗说“为义人死是少有的，为仁人死，或者有敢作的，唯有基督在我们还作罪人的时候为我们死，神的爱就在此向我们显明了”】

今天，谁的爱能有我们神的爱大呢？又有谁愿意为了救犯罪的人，而牺牲自己的儿子呢？只有我们伟大的上帝祂敢作敢行，这就是祂爱人最大的表现所在。

1. **神爱的目的---叫人得救（让我们真心信耶稣而得救）**

信的意思---是“相信，接受”的意思。

信耶稣---就是真心信祂是基督，是永生神的儿子，能叫人从死里复活，并接受祂作我们个人的救主，一生持定信仰紧紧跟随他。

但是，现今在教会里，有些人是真信，有些人是假信。那么假信具体表现在哪些方面呢？

错误的信心（请重点讲--可预先排除对象一些“错误的观念”--运用预先排除法）

1. 盲目的信---说是信耶稣，他们却没有重生得救的经历，对信仰可以说是糊里糊涂，模棱两可，根本不把敬拜神当回事。（没有灵修生活，不读经，也不祷告，很少去礼拜，对耶稣一点也不了解，只是盲目的跟随，）这不是真心信主的人

②理性的信---说是信耶稣，也来教会开礼拜、学习圣经，但不完全相信圣经上的话，不信有天堂、有地狱，不信耶稣复活、也不信自己能得永生，更不相信耶稣是神的儿子。在他们心里，只将耶稣等同与历史中的人物（只相信耶稣是人，而不信耶稣是神）或把信仰当作精神寄托，这样的信心依然是假信心。（例如:撒都该人、研究圣经的文化人）

③今生的信---只为了今生的物质好处来信耶稣，说是信耶稣，却没有主耶稣的生命（信耶稣只是为了疾病得医治，为了生意能发财，为了家庭和睦，婚姻幸福，只为了得一些短暂的好处）若得到了，就信，若得不到，就不愿意再信。（可以说是“真神假拜”）

 以上这几种人---都不是真心信耶稣的人，他们将来的结局仍是沉沦灭亡，无法得到永生，这些人若想得着永生，惟有认罪悔改，神才会饶恕他们，赦免他们，接纳他们。从中也告诉我们：只有真心信耶稣的人，才能得到永生。

真正的信心---惟有单单信靠耶稣基督，才是真信。

真信耶稣的人会发自内心，口里承认，心里相信，并真心接受耶稣基督作救主。

因为内在中有耶稣的生命，外在有行为上的改变，愿意过圣洁的生活，用好行为报答神的恩典。比如：经常参与敬拜、侍奉、读经、祷告等。并且愿意遵行神的道。

**四、神爱的果效---出死入生** (不至灭亡，反得永生)。

“出死入生”---是“从死亡中获救”之意。

“出死”就是藉着神爱的救赎，得以离开死亡，脱离死亡的网罗，走出死亡的阴霾。

“入生”---乃是进入永恒的生命，光明之地。

“不至灭亡”---就是不会落在永远的地狱、刑罚痛苦之中。

“反得永生”---就是永远和神在一起享受永恒的生命，

神爱的结果：

使信者不再受将来的审判，不再被定罪受罚，免受死亡的咒诅，因信耶稣不至与神分离，而得永恒生命，享受神永久福乐。（约3:17-18、 36）

不信者则是永远的灭亡，永远的沉沦。再无悔改的机会，还要经历两次的死，肉体的死和灵魂的坠落，最终进入阴间，地狱永远受苦。

感谢神的恩典，使我们明白神爱的特殊，祂的爱是永无止境的爱，是超越一切的爱，祂的爱最深厚，使我们因信而蒙拯救，因信而得着救赎，因信罪孽得赦免，因信蒙福得平安，因信得永恒生命。所以，我们要常常思想神的爱，竭力回报神的爱！

想一想：神赐下独生的儿子耶稣给我们，这爱是何等的大？

赞一赞：来吧，为着神这样爱你我，让我们一起来赞美他！

**第七课 认识耶稣**

 赞美诗43首或45首

本课目的：了解救主的降生，认定救主的身份，重视救主的工作。

 引入：上一节课，我们讲到了真神之爱，神为了拯救我们这群犯罪的世人，就赐下他的独生爱子耶稣基督降世为人，让凡相信接受祂的人，不至灭亡，反得永生，这就是神的爱。

那么，我们接受了耶稣为救主之后，就要对耶稣有一个清楚正确的认识和了解。

读圣经：【约1:1】“太初有道，道与神同在，道就是神。”

【约1:14】“道成了肉身，住在我们中间，充充满满的有恩典，有真理。我们也见过他的荣光，正是父独生子的荣光。”

【太16:15-19】耶稣说：“你们说我是谁？”西门彼得回答说：“你是基督，是永生神的儿子。”耶稣对他说：“西门巴约拿，你是有福的！因为这不是属血肉的指示你的，乃是我在天上的父指示的。我还告诉你：你是彼得，我要把我的教会建造在这磐石上，阴间的权柄不能胜过他。我要把天国的钥匙给你，凡你在地上所捆绑的，在天上也要捆绑；凡你在地上所释放的，在天上也要释放。”

**一、 认识耶稣的降生**---**道成肉身（约1:14节）**

耶稣的降生-- 有关耶稣的降生，相信很多人都不曾知道，甚至会有人问：“耶稣是从哪里来？又是有谁而生的呢？”其实，耶稣从亘古就有，在没有创立世界以前就存在。

【约1:1---太初有道，道与神同在，道就是神。】 这“道”---指的就是“耶稣基督”。

“太初有道”---就是“从起初、太古就有”的意思。也就是从起初、从太古，在还没有宇宙、没有万物、没有时间之前，耶稣基督就已经存在。（箴8:22-31节）

“道与神同在”---说明耶稣与父神原为一，是同等、同在、同尊、同荣的关系。

【补充资料：我们所信的神是三位一体的神：圣父上帝、圣子耶稣、圣灵保惠师，他们虽是三个位格，却是一位神。上帝是三位一体神中的第一位格，圣子耶稣是第二个位格，圣灵是第三个位格，其位格之间，没有大小、高低之分。没有神权、神能、大、小之别；更无神性、神德、神位、神荣、尊卑的特殊。】

道就是神---主耶稣就是神，之所以道成肉身，是受上帝差遣而来世完成救赎的工作。

 道成肉身---【约1:14节---道成了肉身，住在我们中间】是因为世人都犯了罪，无法自救，人类的结局只有死亡和沉沦，地狱和刑罚。然而，上帝爱世人，不愿人这样灭亡，于是就差遣他的独生儿子耶稣基督降世，由圣灵感孕、童贞女玛利亚所生，取了肉身的形状，成为了人的样子，来到世间，为要完成拯救罪人的计划和救赎大功。

神人二性--因为耶稣是神的儿子，又是从天上降下来的。所以祂的出生被称之为“降生”。他既是从神而来，为救我们道成肉身，因此祂的身份非常特殊：既是完全的神，又是完全的人。（惟有祂具备神人二性之特征）。

完全的神---说明他具备完美的神性，拥有神所拥有的一切权柄和能力。

耶稣虽然降世为人，但却具备完美的神性，也拥有来自神的神权和神能。

例如:耶稣完美的神性---他有公义、圣洁、温柔、怜悯、慈爱、宽容等属性，祂的思想圣洁，行为圣洁，祂一生无暇无疵，没有犯过罪。

祂的能力---无人能比，无人可替。祂拥有的是来自神的权柄和能力，他能叫瞎子看见、瘸子行走、长大麻风疾病得洁净，还能叫死人复活，平息风浪等，这都是他的神权和神能。

完全的人---说明祂具备人该有的性情，主耶稣也是从婴孩慢慢长大成人，他会吃、会喝、会累，有丰富的情感，会怜悯人、同情人，也会伤心、难过等等。耶稣一生在世上，只活了33年的光阴，祂却尝尽了人世间一切的酸、甜、苦、辣，但他更多的是怜悯人，拯救人。

耶稣与人不同的地方--人都有罪，而耶稣却没有一点的罪。（正因为他没有罪，才能救我们）

**二 、认识耶稣的身份**---**基督（太16:15）**

关于耶稣身份的误区--主耶稣自出来工作之时，曾多次声称：“祂是基督，是神的儿子”。也曾将真理的教训，纯正的道理不断的教导给他所拣选的门徒以及拥挤跟随他的众百姓听。但门徒和百姓们对主耶稣的身份是一知半解，众说纷纭:

有人说---耶稣是施洗的约翰，为了传悔改的福音。

有人说---耶稣是先知，是以利亚或耶利米，会说预言，能治病救人，能行神迹。

这是将耶稣当作医生，当先知，当作有能力的人来看待。（是对主耶稣的身份认识不清楚）

主耶稣为了核实门徒们到底将主耶稣摆在什么样的位置上来看待，看看门徒到底对主耶稣的身份知道多少？能否脱离众人对主耶稣身份认知的误区，作出正确的回答，就问他们说：“人说我人子是谁？”

【补充资料：如果他们对主耶稣的身份没有正确的认识，会有几种情况出现：

1. 一旦遇见逼迫、打击、羞辱、困难等情况，（特别是主耶稣不久就要钉十字架，如果他们此时对主耶稣的身份没有确实的认定的话）会对主耶稣的身份产生怀疑、信心崩塌而放弃信仰。
2. 将来就无法胜任主所托付给他们的工作--无法引领更多的人来归向主，认识祂是神的儿子，是基督，是君王，怎能去建立教会

③、会传错福音--他们会传耶稣是人而不是神】

彼得的回答---当主耶稣刚问完这话，彼得就代表门徒回答说：“你是基督，是永生神的儿子”。

在彼得的这个回答中，突出了主耶稣的两个身份：

①、是基督 ---基督就是“受膏者、君王”之意，基督又叫弥赛亚，（弥赛亚是希伯来文，翻译成希腊文就是基督）。

受膏者---主要强调的是耶稣的神性，是神，是真神，是天国的大君王。

说到主耶稣是受膏者、是君王，乃是指耶稣不属于地、不是在地上拥有政权、普通意义上的君王，而是指他是天国的君王，是万王之王，万主之主！祂不仅统管天下，还掌管万有，不仅在历史中掌权，还在永恒的国度中掌权，更在每个人的心中作王掌权。同时祂还要成为全人类的救主，让每个属祂、信靠他名的人，命运发生改变，生命发生翻转，真正活出一个更有价值，有意义的人生。

②、是永生神的儿子---主要强调耶稣是永远活着的神，是死而复活的神子，拥有永恒的生命，祂是昔在、今在，以后永在，永远活着的神。因此，主耶稣能爱我们到底，救我们到底。

【彼得的回答完全正确、非常全面，他的回答让主既满意又欣慰，更让后世之人对主耶稣的认知更加清楚。】

我们既知道主耶稣是基督、是永生神的儿子，就应该存着谦卑的心，欣然接受祂作我们生命的主宰，至死忠心的跟随祂，一生到老都不改变。

**三、认识耶稣的工作**---**传福音，拯救灵魂（**这是主耶稣最重视的两项工作）

1、传扬福音

①、传扬福音--主耶稣知道世人的心太刚硬、悖逆，若不藉着祂，无人能得着救恩；祂也知道自己来世的使命，就是要让所有的世人都听见福音，来就真光。于是祂走遍各城各乡，不停的传讲天国的福音，他说--天国近了，你们当悔改。

②、教导真理--主耶稣还将真理的奥秘，都教导给门徒听，使他们都能明白神的旨意。

③、培训门徒--主耶稣还亲自培训门徒，曾手把手的教他们去传福音，并且还将传福音这伟大神圣的使命和责任，托付给了门徒，让他们在主耶稣复活升天后，接续主在世未完成的工作，继续往普天下去，传福音给万民听，使更多的人都来作主的门徒。

2、拯救灵魂

神知道世人都犯了罪，无法达到祂所要求的标准，惟有藉着爱子耶稣基督，我们的罪才可得着彻底的解决和赦免，惟有藉着耶稣基督，我们才能重见天日，重新获得自由，得着释放。

故此，主耶稣情愿为我们道成肉身，来到地上，愿为全人类付上代价，他心甘情愿为我们被钉在十字架上，来担当我们所要受的痛苦，背负我们该受的罪债。

他在十字架上忍受了极大的痛苦，为我们的罪，付上了生命的代价，成就了伟大的救恩，让我们这群本该受刑罚的罪人，因着主耶稣的救赎，脱离罪的刑罚和审判，还能够成为永生神的儿女，享受祂赦罪的平安，永恒的生命，这就是耶稣在世上最重要的工作。

**四、认识耶稣的福气**---**得权柄**

 1、得着属灵的权柄

耶稣的称赞

当彼得代表门徒在众人面前承认“耶稣是基督，是永生神的儿子”之后，主耶稣首先称赞他是有福的。但这并不是出于他的，乃是神的灵光照他，启示他，让他从属灵的角度中认识主更深。彼得代表门徒们宣告了对主耶稣的正确认信，可见认识主真的很重要，惟有认识了主，才能明白祂的救恩，才会有坚定的信靠，才能得着从神而来一切的权柄和福气。

耶稣的应许--耶稣就说：“我要把我的教会建造在这磐石上，阴间的权柄不能胜过它我要把天国的钥匙给你......”当彼得承认主耶稣是“永生神的儿子”，要来作“基督”（天国的君王）的时候，天国的君王耶稣基督就向他们启示了天国显现的计划---就是主耶稣要：“借着死，败坏掌死权的魔鬼”，（来2：14），然后，借着“复活的生命，建立神的教会”，并赐给教会权柄，这权柄是能胜过阴间的权柄，把天国显明在地上。

【这“磐石”不是彼得，乃是基督，基督才是磐石，是教会的根基，是真理的根基，是信仰的基石，是基督徒今天得权柄，蒙祝福的唯一途径。】

（钥匙--代表权柄）--主耶稣赐给教会的权柄有--审判的权柄，祷告的权柄，行异能的权柄，更多的是明白神旨意的权柄，领悟神真道的权柄，宣告福音真理的权柄，为主做工大有能力的权柄，将来进天国的权柄等等，总之这一切的权柄，都是主耶稣对门徒的应许，也是赏赐。

（“天国的权柄”有捆绑和释放的作用--凡接受福音的人要得着释放，拒绝福音的人，就继续留在捆绑中，--教会拥有的就是“行使天国钥匙”的这个权柄）

彼得因认识主更深，经历住了各种的考验，得到了属灵的权柄，坚固了许多信徒，也引领很多的人归向了主，作为神的儿女，我们要追求在真道上的进深，也必会得着像彼得一样大的权柄和能力，承接主所托付我们的大使命，为主传福音，作见证。

2、得享永恒的生命（约17:3）

认识你--独一的真神，并且认识你所差来的耶稣基督，这就是永生（约17：3）

主耶稣亲自给“永生”下了一个定义：永生不只是长远活着，更是永远的、高质量的生命--这生命就是耶稣基督自己，我们认识基督，认识神，就能分享神儿子的生命，也就有了永生。

说一说：耶稣的身份是什么？

**第八课 耶稣的被钉**

经文： 太27:45-50 赞美诗100首/103

本课目的：回顾救主的受难，感恩救主的救赎，报答救主的深恩。

引入：上一课我们讲到了主耶稣在地上最主要的工作，就是为人舍命--也就是耶稣要被钉死在十字架上，相信您肯定知道主耶稣被钉死在十字架上的事情吧，今天有很多的人，都知道耶稣是死在十字架上的，但是却不知道主耶稣为什么被钉死在十字架上，今天让我们分享有关主耶稣被钉十字架的真理。

读经：【赛53:4-6】“他诚然担当我们的忧患，背负我们的痛苦；我们却以为他受责罚，被神击打苦待了。哪知他为我们的过犯受害，为我们的罪孽压伤。因他受的刑罚，我们得平安；因他受的鞭伤，我们得医治。我们都如羊走迷，各人偏行己路，耶和华使我们众人的罪孽都归在他身上。”

【太27:45-50】从午正到申初，遍地都黑暗了。约在申初，耶稣大声喊着说：“以利，以利！拉马撒巴各大尼？”就是说：“我的神，我的神！为什么离弃我？”站在那里的人，有的听见就说：“这个人呼叫以利亚呢！”内中有一个人赶紧跑去，拿海绒蘸满了醋绑在苇子上，送给他喝。其余的人说：“且等着，看以利亚来救他不来。”耶稣又大声喊叫，气就断了。

**一、被钉的预言(赛53:4-6)**

到主耶稣被钉十字架这件事，它不是偶然发生的事情，而是人类历史中真真实实发生的事件。因为，在上帝救赎计划中，爱子耶稣就是要以救主的身份降世，以受死的事实来完成神救赎的大工，以此来拯救我们。为了成就这件事情，神还提前发出预言：

**1、以赛亚的预言**--旧约圣经赛53章，就是以色列最著名的先知以赛亚所发出的预言，他在公元前700多年，主耶稣还没有降生的时候，就从上帝那里得到启示，预言到了主耶稣要被钉十字架这一重大的历史事件**，他清楚的预言到：主耶稣是为担当我们的罪、背负我们的痛苦而受鞭打、受刑罚，目的是--把我们的罪都归在主耶稣身上，让我们因着主耶稣的受难而获得救赎，罪得赦免，享受平安。在这里，以赛亚先知说：“祂诚然”，这个它“祂”--就是主耶稣。**

诚然---就是“确实如此、果真是这样、实在是这样、的的确确、心甘情愿，无可否认”之意。--也就是主耶稣被钉十字架是真真实实发生的一件事，是不可否认的事实。

**2、主耶稣的预言--主耶稣在被钉十字架之前，也曾经三次告诉门徒们，（太20:17-19）他要上耶路撒冷，他要被交给祭司长和文士，他们要定耶稣死罪，主耶稣要被人戏弄、鞭打，被钉在十字架上，第三日他要复活--这是主耶稣自己所发的预言。**

 **无论是旧约的先知，还是主耶稣自己，都非常清楚的预言主耶稣要被钉在十字架上。既有预言，必定要应验,后来，这件事就真实的发生了。**主耶稣是怎么被钉死在十字架上的呢？

**二、被钉的真实**

1、图谋杀害（太26:1-5）--（上一节课中讲到）在主耶稣出来作工的时候，他带着门徒们到处传扬福音，教导百姓天国的真理，主耶稣还行了很多的神迹奇事，（请简单举例）医治了许多病人，主耶稣所作所行的，赢得了百姓的拥护，他的名声也传遍了犹太地区，百姓们都纷纷的追随着主耶稣，这就引起了犹太宗教领袖的不满和嫉妒，他们密切的注意着主耶稣的一举一动，总想抓耶稣的把柄来害耶稣。到了逾越节的时候，主耶稣带着门徒们上到耶路撒冷来过节，这时候，祭司长们都聚集在大祭司的院里，商议着要捉拿耶稣；

2、犹大出卖--（太26:14-16）当祭司长们想要捉拿耶稣时，有主耶稣的门徒犹大就找到祭司长--他愿意为祭司长们通风报信，找机会捉拿耶稣，祭司长们就给了犹大30元钱--犹大出卖了主耶稣

3、最后晚餐--（太26:17-30）到了逾越节，主耶稣和门徒们共进了最后的晚餐，正吃饭的时候，主耶稣清楚的知道犹大要出卖他，就指出了犹大有出卖他的心思，但犹大并没有及时悔改，反而趁着众人都不注意的时候，悄悄溜出去，给祭司长报信去了，他要带人来抓耶稣。

4、客西马尼--（太26:36-46）吃过逾越节的晚餐之后，主耶稣带着其它门徒到客西马尼园祷告，因为他知道，当天夜里他就会被抓走，被钉在十字架上，他要警醒祷告，求神加给他力量，能以承担十字架的酷刑。

5、兵丁捉拿--（太26:47-56）主耶稣刚祷告完，犹大就带着兵丁来捉拿主耶稣，他以亲嘴为暗号，出卖了耶稣，主耶稣并没有反抗，任由兵丁把他带走。--因为要应验经上的预言。

6、祭司审问--（太26:57-68）主耶稣被带走后，被送到大祭司的院里，祭司长和公会的人找假见证来控告耶稣，要治死他，虽有好多人作假见证，却总不得实据。恼羞成怒的祭司长就让人打耶稣，吐唾沫在耶稣的脸上--这是私自用刑，并不符合法律程序。

7、交彼拉多--（太27:1-2）到了天亮，祭司长又把主耶稣带到罗马巡抚彼拉多的衙门，交给彼拉多审问，彼拉多经过调查审问后，没有查出耶稣犯任何的罪（约18:38下）

8、判定死刑--（太27:18-26）彼拉多明明知道祭司长们是嫉妒耶稣，才捉拿耶稣，也明知耶稣无罪,但是，当时的祭司长们，不断挑唆百姓们要钉死主耶稣，彼拉多在众人的威胁下，（约19:12）仍违背良心的判定耶稣死刑，判定主耶稣要被钉在十字架上--这是人类历史上最大的冤假错案。

9、鞭打耶稣--（太27:26-31）在钉十字架之前，彼拉多先派兵丁鞭打了主耶稣--当时主耶稣是头戴荆棘冠、身挨蝎子鞭、浑身鲜血流、皮开肉又绽、宝血染刑场、众人齐凌辱、身心受重伤--

（请简介主耶稣受刑过程）

10、被钉十架--（太27:32-38）兵丁鞭打了主耶稣后，又让主耶稣背着沉重的十字架，一步步的走到各各他山上，主耶稣要在这里，被罗马的兵丁钉死在十字架上，罪状是:“这是犹太人的王”

11、耶稣断气--（太27:45--50）主耶稣是在星期五的上午9点，被钉在十字架上的。经过一夜饥寒交迫、羞辱鞭打、痛苦折磨......被悬挂在十字架上，到下午3点，主耶稣断了气。天国的君王，人类的救主，就这样惨死在十字架上。

主耶稣是实实在在被人钉死在十字架上的，他也真真正正的死了，主耶稣只有真正的死了，才能真正的拯救我们。

表面上是因着犹大的出卖，祭司长们的嫉妒，兵丁的鞭打，其实真正的死因是因为我们的罪。

**三、被钉的原因(**赛53:6、10节）

1、是因着人的罪。

赛53：6“我们都如羊走迷，各人偏行己路，耶和华使我们众人的罪都归在他身上。”这个“祂”就是耶稣，因世人常被世界上的万物所引诱，以致于无法专心走到神为人所安排的真理义路之上，总是任意妄为，一意孤行，偏离真道，活在罪中，无法自拔，就像羊离开牧人一般，毫无保障可言，要想重新归回，惟有藉着耶稣基督，人才能摆脱罪所带给世人的各种辖制和捆绑。惟有耶稣才能使人脱离死亡的绝境，沉沦的痛苦。惟有主耶稣基督为我们付上这生命的代价，人才能得着救赎的恩典，我们的罪才能转嫁到耶稣身上。

耶稣基督就是为担当全人类的罪，才被钉在十字架上。他作为赎罪的祭牲被献在神的祭坛上， 以义的代替不义的，以此来满足神公义的要求，完成救赎的大工，彻底解决了世人“罪”的问题。

著名的布道家穆迪曾经说过“除了替死之外，人类再无一线希望。”圣经也告诉我们“除他以外，别无拯救，因为在天下人间，没有赐下别的名，我们可以靠着得救”从而让我们知道，主耶稣是为了拯救犯罪的世人，才被钉在十字架上--我们才是杀害主耶稣的真正凶手。

2、是因天父的旨意 （赛53:10节）

父神为了爱我们，为了拯救世人脱离罪的审判，免受痛苦，就特意差遣他的独生爱子耶稣基督来担当我们的罪，背负我们的忧患，为我们承担罪人应受的咒诅--这是神的旨意

而主耶稣知道这是天父的旨意，他也知道自己肩上责任的重大，祂必须要被钉、受死，为了人类能得着这奇妙的救恩，为要叫父神的心得着满足，为了神的旨意得着成全，祂是甘愿顺服父上帝的旨意，情愿为我们这些罪人受死、舍命，以他舍己、牺牲的爱救赎了我们，完成了拯救全人类的计划，不仅使我们的罪得着赦免，还能让我们今生得祝福，将来进天堂。

今天，我们不可忘记主的救赎之恩，赦罪之爱。也当遵主教导，顺服神的旨意，时常远离恶事，追求过圣洁生活，以此来报答主耶稣的神恩厚爱。

**四、被钉的目的** --主耶稣被钉的目的是什么？

1、是让人与神和好（西1:21-22）

自从人犯了罪之后，罪像一堵“隔断的墙”一样，成为拦阻，使罪人再也不能亲近神；罪更让我们心里刚硬，不愿顺服神的旨意，去抵挡神的旨意。这是与神为敌的行为，而主耶稣在十字架上的受死，担当了我们的罪，赦免了我们的罪，拆毁了人与神之间的隔墙，让人与神得以和好，使我们可以随时随地的来到神的面前，得以亲近神、敬拜神，顺服神的旨意，尊崇神的圣名。解决人罪的问题。

2、是让人与人和睦

人因着犯罪，会给他人造成伤害，导致人际关系紧张，人与人之间会出现不和睦，社会不和谐；人被罪辖制时，自身还会良心不安，背着罪的重担，心中不得自由、释放，活在自责、内疚、痛苦、不安之中。

主耶稣的被钉，让我们的肉体、心灵得享平安：

肉体方面的--疾病得医治，难处得解决，心里得喜乐，身体得自由，不被压力所困扰，不被疾病所打倒，不被苦难所阻挡，能得着从神而来一切的安慰、医治，看顾、保守、同在，怜悯等。

心灵方面的：免受罪的辖制，免受罪的缠累，免受仇敌的攻击，免受撒旦的控告，得着赦罪的平安，得着生命的平安，得着心灵的释放，既扭转了我们的命运，也改变了我们的生命，也更新了我们的思想，使我们能与他人和睦相处，使自己也享受平安、喜乐。

主耶稣在十字架上断气之后，他的门徒们把他的身体从十字架上取了下来，安葬在坟墓中，但他是神，按照圣经的预言，第三天从死里复活了，他是怎样复活的，咱们下次分享。

想一想：耶稣为何被钉十字架？

**第九课 耶稣的复活**

经文：林前15:3-4节 赞美诗106首

本课目的：确信复活的事实，明白复活的意义，永存复活的盼望。

引入:上一节课 我们讲到了耶稣基督为我们的罪钉死在十字架上，被埋葬在坟墓中，但是，他是真神，不被死亡拘禁，按照圣经的预言，第三天从坟墓中复活了。

读圣经：【林前15:3-4】：“我当日所领受又传给你们的，第一，就是基督照圣经所说，为我们的罪死了，而且埋葬了，又照圣经所说，第三天复活了。”

主耶稣是什么时候复活的？复活的事是真的吗？

**一、复活的预言**

【补充资料---论到死人复活之事，圣经中有清楚的记载，例如:旧约记载--先知以利沙让书念妇人的儿子复活，新约记载：拉撒路、睚鲁的女儿、拿因城寡妇的儿子，这些人死了之后，都得到主耶稣的拯救，从死里复活了---神能让这些人复活，当然主耶稣也会复活】

**说到主耶稣的复活，圣经早有预言：**

**旧约中的预言: 诗篇16:10、伯19:25 这两处经文是神借着大卫和约伯所发的预言，这两个人虽然处在不同的时代中，但是都预言到了主耶稣复活的这一重大事件。**

**主耶稣的预言：（太20:17-19），**主耶稣在钉十字架之前，也曾清楚的向门徒们三次预言，祂将要被交在人的手中，在被杀之后，第三天祂要复活。

主耶稣发出预言之后，门徒们听见了，却不在意，没有把这事放在心上。但是，主耶稣既然亲口发出预言，最终必定要应验。

**二、复活的真实**

**1、埋葬耶稣---主**耶稣是在**星期五上午9点被钉在十字架上，身、心、灵经历了非常残酷的折磨，下午3点就断了气。当主耶稣断气之后，他的门徒们就把主耶稣的身体从十字架上取了下来，按照犹太人的殡葬规矩，用香料膏抹耶稣的身体，又用细麻布裹好了，又把主耶稣的身体安放在一个新坟墓里（犹太人的坟墓是在山上凿个石洞，墓门用一块大石头挡住）。**

**2、兵丁把守--主耶稣被埋葬之后，当时的祭司长和法利赛人**为了防止主的门徒把主耶稣的身体偷去，然后谎称主耶稣复活了，就去求彼拉多，派出兵丁日夜把守妥当，又用封条封住墓门（太27：62--66因为他们也知道主耶稣曾说他第三天要复活的信息）

复活的时间（七日的第一日）---然而在耶稣被钉十字架后的第三日，也就是七日的第一日清早，天还黑的时候，抹大拉的马利亚，就早早的带着所预备的香膏来到了安葬主的坟墓那里，结果却看见石头已经从坟墓口挪开，却不见主的身体，原来主耶稣就在这一天按照预言，已经荣耀的复活了--主耶稣复活的预言得到了真实的应验。

【七日的头一日---犹太人的历法和中国不同，他们把星期天看作是第一天，星期六是最后一天，并且每一天都是从傍晚开始的】

主耶稣是在七日的第一日复活，代表着进入新的一天，有了新的开始，进入了新的恩典之中。今天，我们基督教也是在礼拜天这一日，到教堂来敬拜神，就是为了记念主耶稣的复活。（因此，礼拜天又被称为“复活主日”）

**3、证据确凿**

**物证---空坟墓、裹头巾、细麻布**

耶稣受难后，是门徒们亲手把主耶稣埋葬在坟墓中，到七日的第一日清早，抹大拉的马利亚带着所预备的香膏来到主的坟墓那里，结果却看见大石头已经从坟墓口挪开，却不见主的身体。于是她们惊慌失措，跑去将这一切都告诉了主的门徒。当彼得进入坟墓后，发现裹头巾和细麻布还照着安葬时的原样，原封不动的放在原处，（请在此处解释“照着原样、放在原处”）而主耶稣的身体却不见了，这时候，他们就相信主耶稣真的复活了。

这些证据都可以证明，主耶稣真的复活了，是千真万确、不容怀疑的事实。

**三、复活的意义——**让我们称义（罗4:25）

罗4:25--耶稣被交给人，是为我们的过犯，复活，是让我们称义

1. 让我们称义

耶稣被交给人，是为我们的过犯---耶稣被罗马兵丁抓走，钉死在十字架上，是为了担当我们的罪过、刑罚和咒诅，是替我们而死。

复活，是让我们称义---耶稣在十字架上成就了伟大的救恩，当他复活之后，救恩就临到我们身上，只要我们真心接受耶稣为救主，罪就能得到赦免，神也看我们为义。

这就是主耶稣的复活，给一切信他名的人有了得救的保障，叫我们心里相信，就可以称义，口里承认，就可以得救。若是基督没有复活，我们也不可能称义，所信的便是枉然，结果仍是死在罪里，结局仍是灭亡。

2、战胜了死亡（赛25：8 徒2：24）

复活：“起来、苏醒”“再站起来、又活了” 之意，耶稣的复活说明主耶稣已经战胜了死亡，他虽然被罗马兵丁钉死在十字架上，众门徒们又亲手把他埋葬在坟墓里，但是坟墓不能扣留他，死亡不能拘禁他，他以复活的生命吞灭了死亡，也败坏了死亡的权势，战胜了死亡。（世上原来没有一个人能胜过死亡，而主耶稣的复活却胜过了死亡）

3、初熟之果**（林前15:20、23节）**

耶稣基督的复活，让跟随祂的信徒不至失望，将来能与主一同复活。这是主带给我们最大的恩典，圣经告诉我们：“但基督已经从死里复活，成为睡了之人初熟的果子”（林前15：20-23）

初熟的果子：初——指“最初、起初、最早”之意

指一颗树上最早先熟的那个果子。当人一看到这个果子，就预示着接下来的果子也要相继大片的成熟。

这里是指耶稣基督是初熟的果子，他是第一个从死里复活、永远不再死的人，他复活了，也让我们复活。

我们也要复活---（约11:24-25）他复活后，凡是真心信主的人 ，到末日的时候，也会像主耶稣一样陆续的复活，并且像主耶稣一样，永远不再死亡。

【补充资料---拉撒路、睚鲁的女儿、拿因城寡妇的儿子，这些人死了之后，得到主耶稣的拯救，都从死里复活了，但是这些人从死里复生以后，肉体还会经历死亡---而真心接受耶稣基督为救主的人，到末日复活之后，永远不再死亡】

**四、复活的后况**---显现、升天（徒1:3--11）

1、主的显现

多次的显现---主耶稣复活后，曾多次向众门徒显现（例如：马利亚---约20:11--18、以马忤斯路上的门徒、多马、最多向500门徒显现---林前15:3---8）---选择一个例子简单介绍内容。

显现的目的---（耶稣被钉死、埋葬之后，门徒们特别害怕，怕罗马政府的逼迫，怕犹太的宗教领袖来抓他们）

主耶稣复活之后，总共向门徒显现40天之久，并向众人讲说神国的事，证明自己已经复活，也坚固了门徒们的信心。

2、主的升天

交托使命-- 主耶稣复活、显现40天之后，完成了地上的工作，就要升天回到天庭。在升天之前，他召聚门徒们来到橄榄山，向门徒们交托了传福音的大使命---吩咐门徒们，回到耶路撒冷，等候圣灵降临，得到圣灵的能力后，出去传扬福音，直到地极。

 升天、代求 主耶稣说完这话，就有一朵云彩把主接去了，现在的主耶稣，正坐在天父右边，作为大祭司、中保，日夜为我们代求，也为我们预备地方，等我们也预备好了，他会接我们到天家，到世界末日的时候，他会让我们也复活，永远与主同在！

我们当明白：基督徒所信仰的不是一位死了的主，而是一位死过又活过来的救主。藉着他的死，完成了救赎的工作；藉着他的复活，证实了救赎的可靠和可信。耶稣基督的复活，不但成为了福音的核心，也成为了教会的根基，对时常阻挡人的撒旦也是致命的一击，对敬畏跟随神的儿女则是永久的盼望。所以基督徒的等候并非是无所事事，乃是要专心一意的仰望神，完全倒空自己，有所预备的等候主耶稣基督的再来。

想一想：耶稣真的复活了吗？

说一说：耶稣的复活带给我们什么好处？

**第十课 接待耶稣**

经文：约1:12节 赞美诗231首

本课目的：明白接待的含义，得着接待的应许，享受接待的福气。

引入：当我们发自内心、真心实意接受耶稣基督作我们的救主以后，上帝就赐给我们一种特别的恩典、特殊的权利，就是成为神的儿女， 那么，成为神的儿女，到底都有哪些好处呢？

读经：【约1：12】：“凡接待他的，就是信他名的人，他就赐他们权柄，做神的儿女。”

**一、接待的含义——相信**

“接待”的意思---就是“接受、迎接、接纳，相信、信靠”的意思。

这个“他”---指的是耶稣基督。接待他---就是信他。

信祂名---就是信耶稣，耶稣是他的名字，是拯救者，救赎者。顾名思义就是信耶稣是神。因为名字代表着本人，耶稣代表着他的身份。

信耶稣之名的含义：

①、就是真心实意的相信耶稣是基督，是神的儿子，是救主。

②、然后愿意打开自己的心门，甘心乐意接受耶稣基督作我们生命的主宰，让主耶稣来掌管我们的人生，并引导我们过一个有价值、有意义的人生。

③、还有要完全放下自己，委身在耶稣基督里面，全身心的仰望、依靠、顺服祂一切的权柄，像他无条件顺服父神一样，顺服于他。

总结：只要我们真心信耶稣，就能成为神的儿女，就能享受神的救恩。

【例：撒该的接待：撒该是个税吏长，他曾为罗马帝国效力，向犹太人征收税费，也从中趁机勒索、剥削，压榨他的同胞，被犹太民众视为卖国贼，汉奸一样，被人鄙视、唾骂。虽然他有钱有权有势，但内心却极其空虚。当他听说耶稣能改变人生命的时候，就不顾一切，爬上桑树渴慕见到耶稣。耶稣知道他有如此的愿望想见到自己，就满足了他的愿望，还赐给他意外的恩典，特向他发出呼召，让他快从桑树上下来，今天要住到他家。他就欢欢喜喜的把耶稣接到他家里，热情的款待。当听完耶稣的教导后，他甘心乐意接受耶稣为他个人的救主，愿意悔过自新，不再剥削、讹诈别人，甚至主动付上昂贵的代价赔付别人，愿意过圣洁的生活，为主作美好的见证。主耶稣就对他说：“今天救恩到这家，因为他也是亚伯拉罕的子孙”。因着撒该甘心乐意接待耶稣，真心悔过，救恩临到了他家。说明谁愿意接待耶稣，救恩就临到那家。】

**二、接待的范围——“凡”**

“凡”——指所有信耶稣、接受耶稣基督，相信并跟随祂走永生之路的人，都被称作是神的儿女。

凡信的人---透过圣经让我们知道，神最大的心愿就是：愿万人得救，明白真道，不愿一人沉沦灭亡。祂希望祂所创造的人类，都能离开罪恶污秽之地，接受他奇妙的救恩，永远活在神的同在祝福之中。在圣经中我们看到，耶稣走遍各城各乡，宣讲天国的福音。得他怜悯、拯救的有以色列人，也有外邦人。（徒10:34-35节）也就是在各国中，凡愿意相信耶稣的人，神都悦纳，都可成为“神的儿女”

不信的人---虽然神愿意拯救万人，但是自始至终都有人却不愿意相信祂、接受祂，这样的人就不能成为神的儿女。在昔日有这样大的拦阻，现今仍有，

他们不愿接受救主的原因总结有两个：【请重点讲，--可预先排除一些错误观念】

①、因为人心刚硬--

【例1：格拉森的病人---当主耶稣来到一个叫格拉森的地方时，一下船，就看见一个被污鬼附着的人，从坟茔里出来迎着他，那人常住在坟茔里，没有人能捆住他，就是用铁链也不能锁住，他昼夜喊叫，被魔鬼掌控，过着生不如死的生活，甚是悲惨痛苦，还常常攻击别人，没有人能救得了他，也没有人愿意接近他。当主耶稣看见他后，不忍心见他那样痛苦的受折磨，就动了怜悯之心，奉着神的名，把他身上的群鬼赶入猪群，不惜牺牲二千头猪的代价，赶出他身上的污鬼，彻底的拯救了他。当时，格拉森的人都看到了主耶稣所行的这个神迹，却央求耶稣离开他们的境界，拒绝接受主耶稣所传的福音，耶稣就悲叹他们心里刚硬，看见了神迹，仍是不信，凡是不信的，就无法享受神的救恩。（可5:1-20节）】

例2：今天，有人经历过神迹，也听到过有关真理的教导，但仍不愿信主，这样的人，就是心里刚硬的人，他们就不能作神的儿女，无法享受神恩。而我们是听见了福音，就选择相信接受耶稣，所以我们都是有福的。（可举例说明--经历过神迹，却不愿信主的人）---【以上例子，可二者选一】

②、因有魔鬼的搅扰--【（林后4：3-4）魔鬼不愿人活在光中，被真光照耀；也不愿人接受耶稣基督的救恩，跟随耶稣走永生之路，所以，处处设障，叫人公然与神为敌。

例：耶稣在加利利（他的家乡）传道的时候，行过很多的神迹奇事，于是他的名声传遍了四方。然而他家乡的人，不仅听见过他所作的大事，也见过他所行的神迹，更稀奇他所传的教训。但就是不愿意相信耶稣，也不接待祂，反而厌弃祂。这都是因魔鬼的搅扰，使人的心蒙了脂油，耳朵发沉，眼睛闭着，听是听见，却不明白，看是看见，却不晓得。他们不知道何为真神，何为救主，整日活在自以为义、自以为是、自我之中，无法自拔，更不愿意接受真光的引导，过分别为圣的生活】

**三、接待的应许——得着权柄**

凡接待耶稣、接受耶稣为自己生命之主的，都是被耶稣基督所救赎的人，就是成为了神的儿女不仅能享受神的恩典，还能获得一些属灵的权柄:

权柄——是属灵的权柄。

获得权柄---祷告的权柄（太7:7-11）、医病赶鬼的权柄（可16：16-18）、侍奉的权柄、宣告福音的权柄、赦罪的权柄（约20:23）、治理教会的权柄、祝福的权柄等等。---可举例说明

【提示：以上的几个“权柄”不必都讲，可根据情况，选择自己能理解的，做出讲解】

【从神所赐的权柄我们不难看出，只要我们愿意接受主耶稣作我们生命的救主，祂就乐意把这属灵的权柄赐给我们，神赐给我们权柄，不是为了自己受益，乃是为了荣耀神，造就教会，服务信徒。这权柄不仅昔日赐给了彼得和主的12个门徒，现今也赐给每一个基督徒。今天，我们即得着这属灵的权柄，就要善用权柄，造就教会，荣耀主名！】

**四、接待主的结果——作神的儿女**

当我们真心接待主后，神赐给我们最大的权柄---成为神的儿女，这就意味着我们：

1、能承受基业（彼前1:2-4）---就像儿女有资格继承父亲的产业一样，（一般情况下，作为儿女可以继承或获得父母的房屋、田地、）同样，凡接待主的人就是神的儿女，也有资格承受神给我们预备的基业，这基业是不能朽坏、不能玷污、不能衰残的天上的“永恒基业”---（天堂、天国、天家）

2、能享受福分---我们成为神的儿女之后，神会将各种各样的福分赐给我们。

例：①、属地的福气---（申28:2-14）五谷丰登、六畜兴旺、出入平安、生活有保障、工作顺利、（诗103:2-5）--赦免罪孽、医治疾病、保护拯救、赏赐美物、

②、属灵的福分:（弗1:3-11）

例：身份的改变：之前是罪的奴仆，被罪奴役，身不由己就会犯罪，犯罪之后，良心不安，背着罪的重担，没有自由、平安、喜乐，现在是神的儿女，罪得到赦免，也享受从神而来平安、喜乐、自由、释放。

生活质量的提升：之前生活在黑暗中，现在生活在光明中，之前人生的终点是沉沦死亡，现今却是蒙恩得救、享永生。

地位的提升：之前常被罪恶捆绑，被撒旦所辖制，现今因有上帝保护，耶稣的救赎，生命彻底发生了翻转和改变。这一切都是因完全相信接受耶稣之后，主所带给我们的属灵福气。

今天，只要我们真心接受耶稣基督为救主，就能获得属灵的权柄，成为神的儿女，享受从神而来丰盛的恩典和祝福。在享受神恩的同时，我们还要重视神所赋予我们这特殊的恩典，珍惜神儿女的名分，行事为人要与蒙召的恩相称，在神家里尽上我们当尽的职责和本分，来讨神喜悦，荣耀主名。

基督徒要尽什么职责和本分呢？咱们下次分享。

背一背：【约1:12节】凡接待他的，就是信他名的人，他就赐他们权柄，作神的儿女。

**第十一课 基督徒**

经文：徒11:26节 赞美诗312首

本课目的：认清自己的身份，明白自己的职责，履行自己的使命。

引入:上一课咱们分享了成为神的儿女会享受什么好处，那么，我们还要知道成为神儿女之后该尽什么样的职责和本分。

读圣经：【徒11:26】：“......门徒称为基督徒是从安提阿起首。”

**一、基督徒的含义**

基督徒---原文的意思是“耶稣基督的腿子”，这是个贬义词，是那些不信之人，也是昔日的外邦人对信耶稣人的一种贬称、绰号。这里面带着辱骂、嘲讽、歧视、讥诮和侮辱的意思。他们认为这些人因忠于基督，就像狗忠于主人一样，是耶稣基督忠心的跟随者、拥护者、支持者、传扬者、见证者。

而现今基督徒却成为了荣耀的尊称--“基督的门徒”之意---也就是耶稣基督的学生，徒弟。为基督国度效力的人，是被主所分别为圣、重生得救，完全敬畏基督、信靠基督、依赖基督，真心委身于基督、顺服基督，对神至死忠心，紧紧跟随，完全仰望，坚定依赖，拥有耶稣基督生命的一群神所爱的儿女。

例如：①昔日被主亲自呼召的12个使徒。

②现今因信称义归主的众儿女们。

现今我们不再因被人藐视、看不起而降低身份地位，反而因有“基督徒”这样的尊称而感到十分的骄傲自豪，引以为荣。

**二、基督徒的来历**

说到基督徒的来历，还要从司提反殉道，耶路撒冷的教会大遭逼迫说起：

教会受逼迫--在初期教会时期，使徒们被圣灵充满，他们热心传扬福音，教会建立，福音非常兴旺，信主的人越来越多，这就引起了一些犹太教宗教领袖的不满，他们开始逼迫基督教的信徒，并且杀害了教会的执事司提反。

门徒四散逃--当逼迫来临的时侯，除了住在耶路撒冷的使徒以外，其他的门徒们都四散而逃，他们分散在犹太和撒玛利亚各处，也有人来到安提阿这个城市。

传扬主福音--这些分散在各地的门徒们，因为爱神的缘故，就在自己所到之地传讲天国的福音，福音便一步一步地从耶路撒冷传到犹太地区和撒玛利亚。众人听见之后都觉得稀奇，甚至他们看见门徒们所行的各种神迹和异能，都认可使徒们所传讲的福音，也愿意甘心乐意地跟随他们，接受耶稣基督为救主，其中有很多的人为此都受洗归入基督，就连外邦人中也有好多以此领受了圣灵，信而归主，安提阿教会也是在这样的情况下建立起来的。

忠于主基督--安提阿教会建立之后，消息传到了耶路撒冷教会，耶路撒冷教会的使徒们就委派巴拿巴去到叙利亚的安提阿，一方面要他坚固此地的信徒，一方面要他支持安提阿教会的工作，巴拿巴德高望重，大有信心，善于提拔人才，于是又到大数找到扫罗来做自己的助手，一同在安提阿共同建立主的教会，因着他们同心合意敬畏神，圣灵就常与他们同在，使福音的事工发展迅速，大有果效，信而归主的人也就日益增多，成绩非常的显著，于是就引起那些教外人的不满，把这些信主的门徒称作“基督的跟随者，拥护者，支持者”。

称号的目的--是为了把基督徒与当时的犹太教徒区分开来，才称他们为“基督的腿子”，是给他们这些外邦信徒起的一个绰号。基督徒这个名称就是从安提阿教会开始被引用，刚开始的时候，他们还不太习惯用这个名称，后来日子久了，也渐渐习以为常，一直到第二世纪初，才成了一个通用的名称。

【补充资料:可见当时的门徒们作主的工是多么不易，无论走到哪里，常常会遭受排挤，处处有艰难困苦，但他们仍然在那样艰难的环境中，不辱使命，不忘重托，看重基督徒的身份和地位，何况现今的我们，生在这和平、恩典时代，不用受那样的苦楚，是多么值得庆幸的一件大事，我们更应该看重基督徒的身份，有爱灵魂的负担和责任，行事为人与蒙召的恩相称，真正成为基督的跟随者，对得起众人给我们起的这尊称---基督徒。】

**三、基督徒的本分**

基督徒是得到耶稣基督的救赎之后，已经拥有了耶稣基督新生命的一群人，我们不仅在地位上有了改变，在身份上也有了改变。还得着了基督徒当得到的权利，又在基督里享受着各种的福分。在享受福分同时，我们要尽基督徒当尽的本分，承担相应的责任和义务。这不外乎以下几点：

1、服侍基督（什么叫服侍主？）

服侍的含义--有“伺候、服务、供应”等意思，凡是存着荣耀主耶稣基督的名而作的工作都叫服侍主

服侍的地点--在任何地方（在教会、家庭、工厂、医院、学校、小区、超市等）

例如:在教会中--读经、祷告、聚会、赞美、讲道

在生活中--做饭、带孩子、收拾家务

在职场中--上班、打工、经商、教学、医院--（化世俗为圣工，）

服侍的存心（西3：23）--在服侍主的时候，不在乎在哪里作工，作什么工作，只在乎做工时的存心--有没有尽心去做，有没有存心去荣耀主的名。

例如：医生--尽心医治病人，不收红包。出租车司机--服务周到，待人热情，诚实收费，不绕远路、不欺生、不讹诈、不多收费。

服侍的目的--无论作任何工作，都要作在神的心意上，最终都是要讨神的喜悦，而不是讨人的喜悦。

（提示--请根据对方身份、职业，告诉他具体该怎样服侍主。）

2、高举基督--（目的是为了荣耀神）

无论作何事，都先向主祷告，祷告之后，依靠主赐给我们的能力、智慧、才干来作工。

无论取得任何成绩和荣誉，都要将荣耀归给神。

例如:被评为好媳妇的姐妹，在生活中按圣经教导孝敬父母，评上好媳妇后，在表彰大会上，归荣耀与神！

**四、基督徒的使命**

我们成为基督徒后，有一个最大的使命，就是去**传扬福音，抢救灵魂**，作引人归主的工作。

例如：保罗原来是逼迫基督徒的人，后来，在大马士革被主光照，归向了主。被神呼召，作了使徒，他从主耶稣那里领受了使命，奉差去向外邦人传福音。他一生三次旅行布道，把福音从亚洲传到了欧洲。虽然在传福音的过程中，他吃了很多的苦（下过监狱、挨过打、遭遇逼迫），但是，主耶稣与他同在，使他把福音传到了欧洲，还建立了许多教会。

不仅保罗去传福音，还有许多的宣教士也在传福音，他们为了让更多的人，得到主耶稣的救赎，享受神的救恩，不惜抛家舍业，远离家乡，把福音传到了世界各地。

今天我们之所以能得着福音，也是有无数的宣教士付出了生命的代价、血的代价，才把福音传给我们。我们既然已经领受了福音，就不可自私将福音据为己有，不可单顾自己，也要接受使命，努力去传扬福音，使更多的人都认识耶稣，接受耶稣为救主，成为神的儿女，今生享受神丰盛的祝福,将来进入天堂,享受永远的福乐。

到底有没有天堂呢？都有谁能进去呢？咱们下次再分享。

**（提示：鼓励栽培对象向家人传福音，或请他给我们介绍福音对象）**

说一说：对于基督徒而言，最重要的事是什么？

**第十二课 关于天堂**

经文：约14：2-3节； 彼前3:22节 赞美诗歌357首 天堂真快乐/751

本课目的：描绘天堂的美景，确知天堂的真实，激发永生的盼望。

引入：上一课分享到作为神的儿女，我们要接受使命，去传扬福音，让更多的人因信耶稣得到拯救，今生享祝福，将来进天堂。可究竟有没有天堂？天堂的境況如何？哪些人可以进到那里？这并不是人人都知道，接下来我们就来了解一下有关天堂方面的信息。

读经：【约14:2-3节】“在我父的家里有许多住处；若是没有，我就早告诉你们了。我去原是为你们预备地方去。我若去为你们预备了地方，就必再来接你们到我那里去；我在那里，叫你们也在那里。”

【彼前3:22节】“耶稣已经进入天堂，在神的右边，众天使和有权柄的，并有能力的，都服从了他。”

**一、知天堂的真实**

1、天堂的真实（到底有没有天堂呢?）---这是许多基督徒都非常关心的一件事。我们通过什么可以确实的知道有天堂:

【补充资料--在圣经中，天堂还有许多的别称--神的帐幕（启21:3）新耶路撒冷（启21:2）新天新地（启21:1）更美的家乡（来11:13-16）永生神的城邑（来12:22-23）】

①、通过确信主的应许而知

天堂是主耶稣所应许的地方（约14：1-3）--在最后的晚餐上，主耶稣应许门徒们说，我去是为你们预备地方（就是天堂），预备好了，就必再来接你们，主在那里，叫你们也在那里--主耶稣是信实的，他应许我们的话是永不改变，永不落空，他的应许必会实现的，今天，我们既知道主耶稣是真神，就应当相信他的话。

②、通过确信主的启示而知

天堂是主耶稣所启示的地方（启21：1-2）--使徒约翰在年老的时候，在拔摩海岛上看见异象，在异象中，主耶稣让他看见了天堂的美景

③、通过使徒的属灵经历而知

保罗三层天的经历（林后12:2-4）--他曾被神提到乐园，听见隐秘的言语

④、通过确信圣经的权威而知--圣经都是出自神的默示，具有最高的权威和绝对的权威性，基督徒既然信神，就要相信神的话是真实的、可信的，圣经中明确的记载有天堂，我们就确信有天堂。

2、天堂的境况（天堂是怎么样的？）--（通过确信圣经的权威而知）

没有痛苦（启21：4）--天堂上没有疾病、战争、罪恶、天灾、人祸、意外、死亡，也没有痛苦、眼泪、哀哭和痛苦忧伤。

非常美丽（启21:16-22:5）--城是四方的，墙是碧玉造的，城是精金的，根基是用各样的宝石所造，门是用珍珠所制作。看见天堂的辉煌，在那里有生命树、生命果、每月都结果不止，还有生命河，永流不息。城内有神的荣耀，城的光辉如同极贵的宝石，又好像是碧玉，明如水晶，城门永远敞开，人可以自由往来，在那里没有黑暗、痛苦、咒诅。天堂是天上最好的地方，人与动物和睦相处，万物和谐，风景优美，气候湿润。好到叫人无法用言语描述，无法用思想想象，无法用万物替代，那是神为属乎他的子民所预备。

【补充资料--因为我们相信神是信实的，更相信他话语的权威，且是永恒不变的，那么就不该只一味的专注属世的生活、放纵自己的私欲，只为满足肚腹而活着，只为贪图虚荣享受而不关心自己将来生命的归宿。作为神的儿女，神称我们是天国的子民，既晓得天堂是真实存在的，就当为摆在我们前面的道路心存盼望，更加努力为进天国。在世好好的预备，免得在基督再来之时愧见主面，要知道我们今生所有的努力都是为了将来能进天堂得永生而打基础，否则，一切都是徒劳无益，白忙乎一场，与神为他儿女预备的安息之所无缘无分。】

**二、明天堂的成员（谁可以住在天堂里呢？）**

1、耶和华上帝：神是万物的源头，天和天上的天，地和地上所有的，都属于耶和华，天是他的座位，地是他的脚凳，惟有祂是天上地上的掌权者，祂创造天地，掌管万有，坐在天上的宝座之上，垂看着世人，眼目遍查全地。

2、救主耶稣：祂是基督，是神的儿子，现今已完成救赎的使命从死里复活，进入天堂，坐在父神的右边，与天父同掌王权。（他们是天堂的主人）

3、天使天军：天使也是神造的，专为守护神，传达神的旨意，被神差遣保护信众不被恶魔侵扰，为神的儿女服务。天使的主要职责就是报信、救人、赞美。天使也分好几种：

文天使：他的任务是代替神向人传递重要的信息，被指定服侍一切蒙恩的人。例加百列

武天使：执行军事的，要保护圣徒，执行万军之神的命令，保护宇宙，对抗魔鬼。例米迦勒

撒拉弗：专负责在神前唱诗歌颂赞美，宣告神的圣洁和荣耀。

智天使：是专门把守生命树的道路。例：基路伯

4、真基督徒：真心相信，接受耶稣基督为救主，被主所分别为圣、重生得救、完全敬畏基督、信靠基督、依赖基督、顺服基督，对神至死忠心，紧紧跟随，完全仰望，坚定依赖，拥有耶稣基督生命的一群神所爱的儿女。

**三、进天堂的条件---信耶稣**

1、唯一的道路--前面我们讲过天堂是神为信祂名的人所预备的居所，主耶稣亲自说过：“我就是道路、真理、生命，若不藉着我，没有人能到父那里去。”这是主耶稣当年对门徒和全世界的人所发出的伟大宣告，他之所以称自己为道路、真理、生命。是告诉我们这道路不是一条普通的路，乃是唯一一条通往天堂的路，只有通过主耶稣基督，我们才可以到父神那里去，

2、唯一的拯救--我们之所以要相信耶稣，不仅是因为祂是我们唯一通向天堂的道路，也是我们唯一的拯救，（徒4:12）他为了爱我们，拯救我们，情愿舍弃荣耀的宝座，谦卑为我们成为人的样式，顺服至死，为我们开辟一条又新又活的路，引领我们靠着祂走到生命的彼岸。我们只有藉着祂，才能与神和好如初，恢复灵里交通的关系。惟有靠着主耶稣，才能得着永远的生命，并靠着主活出精彩有价值的人生。

所以信耶稣是我们进天堂唯一的途径，是祂为我们铺平了道路，惟有跟随祂，我们才能到达天家，所以只有信耶稣，才有把握可以上天堂得永生。

**四、上天堂的必须---（主再来接我们）**

1、不靠人为方法--基督徒要想顺利的进入天堂，不是凭着自己的知识、能力和才干，也不是凭着属世的各种方法和技巧。【不是靠行善积德；也不是“交易”。我们得到了神的恩典，神把天堂永生赐给我们，我们的服侍是报答神的恩典！】

2、乃靠主的迎接--而是要按着神救赎的方法。

主的预备--主耶稣曾应许我们，他去是为我们预备地方，预备好了，再来接我们（约14：1-3），现今的主耶稣正在天上给我们预备地方，预备好了，就会来接我们回到天堂，永享天家福乐。

我们的预备--作为基督徒，在主接我们回家之前，我们也要预备--相信并接受主耶稣为我们生命的救主，靠着主耶稣十字架的救赎，宝血的洁净，我们罪过得以赦免，罪恶得以涂抹。在世过敬虔的生活，一生一世跟随祂，不离开救恩的泉源，遵着主的真理行，等候主的再来。

最终神必为我们存留安息之所，主必亲自荣耀的降临，接我们归回到祂那里去，享受永久的安息。例：以利亚被主接去 （王下2:11-12节）

天堂非常美好，是主耶稣给信徒预备的天家，等着我们去享受。而那些不信耶稣的人，神给他们也预备了最终的去处，他们要到哪里去呢？咱们下次分享。

说一说：天堂在哪里？天堂里是怎么样？您能进去吗？

**第十三课 关于地狱**

经文：可9:47-49节 赞美诗120首《审判日要来歌》

本课目的：认识地狱的可怕，树立正确的信仰，免遭地狱的永刑。

引入：通过上一课的学习，我们明白了有关天堂的信息，那是神给我们预备的天家；而那些不信耶稣的人，神给他们也预备了最终的去处--就是阴间、地狱，到底有没有地狱呢？地狱里是什么情况呢？咱们先读一处圣经读经：【可9:47-49节】：“倘若你一只眼叫你跌倒，就去掉他。你只有一只眼进入神的国，强如有两只眼被丢在地狱里。在那里，虫是不死的，火是不灭的。因为必用火当盐腌各人。”

**一、确信地狱的存在**

确信地狱存在--不管世人如何否定地狱的真实，但作为神的儿女，我们必须相信有天堂，也有地狱。为什么呢?

如果没有地狱--神的儿子耶稣基督，就不用为我们忍受十字架的痛苦，来救我们。

如果没有地狱--那些传道员，宣教士们就不用冒着生命危险、不顾一切到处传扬福音，用自己的生命见证救恩。

基督徒若是不相信有天堂，有地狱--我们所信的便都是枉然，所传的福音也没有什么可信度。要知道地狱对于福音来说是不可或缺的--因为圣经明确告诉我们“就是天使犯了罪，神也没有宽容他们，曾把他们丢在地狱，交在黑暗坑中，等候审判”自我们信主之日起就知道“信耶稣上天堂，不信耶稣下地狱”。

什么是地狱？

地狱---顾名思义是在地底下，是个黑暗坑，无底洞，永不见天日，极其痛苦可怕。也被称作是硫磺火湖、阴间。

地狱的用途：

①、地狱--是囚禁魔鬼及属乎魔鬼的地方，是他们受永刑的去处。圣经记载在地狱里，有不死的虫，不灭的火，主耶稣也曾谈到地狱，是为那些遭咒诅的、以及魔鬼和他的使者所预备的永刑之地。

②、地狱--是罪人最终的归宿，是罪人永远受苦的地方---罪人如果拒绝耶稣的救赎，照着撒旦的意思行事作恶犯罪，也就意味着永远与上帝隔绝，主动选择沉沦灭亡，那么地狱就成为他们灵魂的最终归宿。

在圣经中（约3:36节）：“信子的人有永生；不信子的人得不着永生，神的震怒常在他身上。”这是主耶稣警示那些不信神的人，无论他们的人生多么的成功和满足，如果仍陷在迷失和绝望中不接受救主耶稣，将来他们的去向是永远与神隔绝，接受神终极的审判，面对他们的只有沉沦和灭亡，刑罚和审判。

【补充资料：圣经准确的记载了地狱是真实存在的，主耶稣也曾多次提到“地狱”，只要我们相信神是真实的，也就应该相信主的话语和应许都是真实的。那么主明确告诉我们有天堂，有地狱，我们就应该相信地狱是真实存在的，并且告诉更多的人，这是不可否认的事实。 】

地狱既真实的存在，里面又极其的可怕，那么都有谁将来要进入地狱呢？

**二、清楚地狱的成员**地狱是神为不信之人、为魔鬼和他的使者所预备的最终归宿。

1. 魔鬼、魔鬼的使者、邪灵（启20：10）

魔鬼---又叫撒旦、古蛇、大龙。它原是上帝所造的天使，既美丽，又有能力，曾被称为明亮之星，早晨之子。但因骄傲自大，狂妄悖逆，妄想与上帝平起平坐同掌王权。为此，堕落成撒但，处处与上帝为敌，扰乱天下。

魔鬼的使者---指跟着魔鬼堕落的三分之一的天使，犯罪的天使，魔鬼的死党、随从，归魔鬼控制。牠们企图将全人类都带到罪恶里面，处处与神为敌，扰乱神的救赎计划。牠们诡计多端，狡猾猖狂，在地上、空中到处游荡，寻找可吞吃的人。

魔鬼的工作：

A、引诱人犯罪，因他是说谎之父，常引诱人说谎作恶。例如：让人起贪心、恶念、嫉妒、骄傲、怀疑、恐惧、争竟、恼怒，教导人说谎、行诡诈之事。

B、迷惑人不相信神，无法分辨真假虚实。例如：拜偶像 求菩萨、抽签、算卦、看相、行邪术，观天象等迷信活动，专门迷惑世人，敌对真神，以此来达到对抗神的目的。

C、残害人的性命 例如：被鬼所附、 正因为，魔鬼做尽了恶事，并且极其狡猾、诡诈，作恶多端，所以，在末日的审判当中，魔鬼会首先被下到地狱里去，接受最严厉的刑罚。

2、堕落的天使：指违抗上帝命令，怀疑上帝，不愿与上帝同行，背叛上帝。

3、不敬畏神的人：

①、不悔改的人：不承认自己有罪，不相信耶稣是基督、是救主的人、拒不接受耶稣，拒绝福音的，不愿离开罪恶的人，都是不信的人，将来都要下地狱。（启21:8节）

凡接受耶稣基督为救主的人，神就不再定我们的罪，并要拯救我们，脱离将来的审判和刑罚。因为耶稣担当了我们的罪。反之，那些不信耶稣基督的人，虽然做了很多好事、善行，但罪还在他们身上，若执意不接受耶稣基督为救主，就是抵挡神的拯救，拒绝神的救赎；那么，在末日审判时，他们的结局，仍是永远的刑罚和沉沦，这是他们主动放弃救赎的结果。②、假冒的信徒：能说不能行、虚情假意、表里不一，爱作假见证，不承认圣经教义，所说所行的不符合圣经真理教训，否认耶稣基督在十字架上已经做成的救恩，专引诱人离开正道，往错误的路上直奔。例：假基督、假先知，传异端的。东方闪电，全能神。

③、信仰不纯的人：真神假拜。只为凑热闹，只为得着今生一切的物质好处，不是真心敬拜，不把信仰当回事，也不看中灵魂归宿；这些人，没有属灵生命，常常会随波逐流，终究不悔改。既耽误了自己，还会影响别人，成为信仰道路上的绊脚石。因此，他们的结局也是地狱。

总之，这些人的结局下场，都是沉沦灭亡，都要接受神永远的刑罚和审判。

**三、了解地狱的可怕**地狱里到底有多么可怕呢？

1. 不死的虫（圣经中用以刑罚的虫有很多:蛇、蚂蚱、蝗虫、狮子、熊、黄蜂、蝎子、兽、等）

虫---这不是一般的虫，乃是像蚂蟥一样不停的吸食着人的血肉，使人生不如死，极其痛苦难熬。例如：当我们被蚊虫叮咬后的滋味多难受......

今天，我们都会遇到很多的险境困难，虽然有被救出的可能性。但将来若下入地狱，却是无人能够搭救，就只能被地狱中不死的虫不停的撕咬，到那时再后悔也没有机会。2、不灭的火 地狱中的火是永远不灭的，是用硫磺为原料，经过燃烧后会形成一个火湖，这火是永不熄灭的。在燃烧的时候，会释放出一种有毒的气体，人在其中是无处可逃，无处可躲，所有犯罪之人的灵魂都在这里。当人落在火湖里的时候，备受煎熬，极其痛苦。

例如：(路16:24节）财主想让拉撒路用指头尖儿蘸点儿水凉凉他的舌头，那就是一种奢侈和享受。可想而知，地狱不灭的火煎熬是何等的痛苦。 试想：夏日正午太阳如同火烤的感觉......3、不得安宁（启14：11） 就是在地狱中昼夜坐立不安，心神不定，疼痛难忍，焦躁心烦、生不如死，永无止境的受苦。就像人处在邪恶恐怖的无底深渊一样，永不得安宁。 这是神藉天使向所有人发出的警告，让人在有生之年，趁早作出正确的选择，选择正确，免受地狱之苦，选择错误的路，就要接受错误的代价，永远受苦受罪，自取灭亡，接受永远的刑罚和审判。那到底该如何才能逃避这可怕的刑罚呢？

**四、免下地狱的方法** 主耶稣知道地狱的痛苦和可怕，也知道人一旦进去，就再无逃脱的可能。于是在出来传道时，所作的最重要的一件事，就是传悔改的福音，说“天国近了。你们当悔改，信福音。”这是在提醒普天下的世人，这是最重要的真理教训，任何人若不悔改都难逃将来地狱的刑罚。

那具体该如何去作呢？唯一的方法---就是悔改信耶稣。（约14:6）（徒4:12）

圣经上说：“基督耶稣降世，为要拯救罪人，这话是可信的，是可佩服的”。祂已为我们作成这奇妙的救恩，叫一切信他的，不至灭亡，反得永生。除此以外，我们别无拯救，再无其它方法可施。 亲爱的弟兄姐妹们，通过以上的学习，让我们明白了地狱的可怕，悔改的重要，要想彻底逃避地狱的痛苦刑罚，只有赶快悔改信耶稣，才能蒙拯救，免受地狱终极审判。因此，不仅我们要悔改，还要带领着我们的家人、亲朋好友，都悔改信耶稣，逃避将来永远的刑罚和审判。

什么是悔改呢？怎样才算悔改？咱们下一课分享。

**第十四课 关于悔改**

经文：太4:17节 赞美诗214首/228首

本课目的：领悟悔改的真意，产生悔改的转变，享受悔改的恩典。

引入：当我们知道了地狱的可怕之后，只有认罪悔改，接受耶稣为救主，才能逃避地狱的刑罚，那么，什么是悔改呢？经文：【太4:17 】：“从那时候，耶稣就传起道来，说：‘天国近了，你们当悔改。’” 这是主耶稣开始工作时，作为天国君王所发出的最重要的呼召和命令---“天国近了，你们要悔改。”主耶稣为何要求世上所有的人都要悔改呢？

1. **悔改的意义** 悔改的意思---按字面的意思理解：悔---是“后悔、懊悔、痛悔”之意。指心思意念上的转变。改---是“改正、改过”之意。是行为上的改变。

不仅有回转的心意，还要有180度调转方向的行动。圣经中的悔改则是“转向”，指离开神的人知道了自己的罪恶以后，主动向神承认自己的罪，然后愿意接受神的赦免和拯救，这就是悔改。是要求整个人都回归上帝，履行上帝对祂子民的所有要求。 悔改的要求--悔改包括三个方面：（三者缺一不可）①、承认自己是罪人--首先我们要承认自己是个罪人，犯了很多的罪，②、接受耶稣归向神-- 然后，愿意认罪悔改信耶稣，接受耶稣为我们个人的救主，让他拯救我们脱离罪恶。

③、追求圣洁新生活--信主之后，还要弃绝罪恶，追求过圣洁的生活，讨神喜悦，这才是真正的悔改。

人若只承认自己犯了罪，却不愿信耶稣的话，仍然是罪人，结局还是沉沦，（例如：小偷偷东西，经过说服教育后，他会承认自己犯了罪，也会懊悔己罪，决定永不再偷。但若不归向真神的话，仍有犯罪的可能，即或是不再犯罪，也得不着永生，结局还是下地狱受痛苦） 人若单转向真神，而拒不离开罪恶的话，那就是虚假悔改，在神的眼中就是假冒为善的人，仍不讨神的喜悦，因此，我们既要认罪悔改，归向真神，还要离开罪恶、靠主加力，胜过罪恶，追求过圣洁的生活，拥有基督的新生命，来讨神喜悦，这才是真正的悔改。

**二、悔改的对象** 悔改的对象--我们转向的对象是神（要转向神并向神承认自己是罪人，求神赦免，而不是向人承认自己有罪）。而应该悔改的对象--是所有活在世界上的人，都需要悔改。

悔改的原因；

①、这是人的需要--因为世人都犯了罪，亏缺了神的荣耀，都达不到神公义的标准和要求，无法将神的荣耀完全彰显出来，因此人人都需要悔改。

②、这是神的心意--当人犯了罪之后，结局就是地狱永远的刑罚，但神的心意是不愿一人沉沦，乃愿人人都悔改。他不愿意我们整日活在罪恶过犯之中，不愿人蒙昧无知永远活在恶者的权下，也不愿人永远活在魔鬼撒旦的咒诅捆绑之中。

神也知道人远离了圣洁全能的神，是没有能力过圣洁荣耀得胜的生活，若得不着及时的拯救，就都必沉沦，若不知道悔改，都要如此灭亡。为此特藉着耶稣基督发出这最重要的呼召，希望听到福音的人都能全身心的归回，归回到救主的怀抱之中，藉着耶稣基督的救赎，使人白白的称义，得蒙救赎。

1. 这是主的命令--主耶稣这位救主是为拯救罪人而生，他不仅传悔改的道，还命令人悔改，他还拣选12位使徒，差遣他们出去，仍是传悔改的道，叫人悔改。并且在临升天时，还告诉门徒“人要奉祂的名传悔改赦罪的道，从耶路撒冷起直到万邦。” 总结--正因为以上的三种原因，因此，人人都需要悔改。不仅昔日的以色列民需要悔改，现今我们基督徒也要天天悔改，历世历代的人都要悔改。

**三、悔改的表现**1、思想上的改变---有知罪悔罪的心，强调的是感情思想上的转变，这是悔改的关键一步。真悔改一定会有犯罪后的羞耻感，有对罪的厌恶痛恨，愿意为罪忧伤，深感羞愧，也是出于新生命在上帝的恩典和光照下的自我醒悟，愿意靠着主，除掉心中的污秽、杂念、邪情、私欲，使内心当中充满来自神的性情温柔、良善、和平和慈爱。（贪心-知足、骄傲-谦卑、恼恨-饶恕、争竟-宽容）

2、行为上的改变---改罪离罪，强调的是行动上的改变。

态度上彻底发生转变，不再隐瞒罪，敢于承认罪，愿意远离罪恶，抵挡罪恶，坚决与罪一刀两断，靠主战胜罪恶，停止作恶、学习行善，立定心志不再为罪而活，要为义而活，实实在在结出悔改的果子，与蒙召的恩相称。（小偷小摸--洗手不干、（弗4:28），打牌赌博--戒掉 淫乱--改正错误）

3、言语上的改变--弃绝谎言--用爱心说实话，弃绝污秽的言词、恶言、咒骂。多说造就人的好话、祝福的话。提示：要根据对象具体的情况，有选择性的劝勉对象，离开罪恶，归向真神。

**四、悔改的结果**

1、罪得赦免（约一1:9)只要我们肯认罪悔改，不信主之前所犯的罪，主耶稣已经替我们担当了，也赦免了，神会一笔勾销，不再追究，而信主之后，我们偶尔还会被过犯所胜，这时就要及时的认罪悔改，改过自新，主耶稣仍然还会赦免我们的罪。到末日审判的时候，我们还能免去地狱的刑罚，不再沉沦地狱之中。

2、能进天国

天国---被称之为“神国、上帝的国”，在那里有神作王掌权，有耶稣基督为元首，是神的旨意能够得以成全和实现的地方，是充满平安、喜乐、和荣耀的地方。在圣经当中，神的国可分为两部分：①、是在天上 天国是属神的国度，是主耶稣与父神执掌王权的地方，所有的主权都在他们手中，只要我们真正的认罪悔改，到世界末日之时，主耶稣会第二次再来，把所有的信徒都接回，与主共赴羔羊婚筵，与主同享荣耀。②、是在地上（路17:21） 自耶稣降世之日起，地上的国度也就开始了，教会因此被建立，所有的教会都被称作是“神的家”每一个圣徒都被称作是神的儿女，都联属于耶稣基督，我们的身体又被称作是圣灵的殿，神的灵居住在其间。圣灵会运行在信徒的心里自由做工，也就是基督徒常说的“哪里有神的同在哪里就是天堂。”

总之，基督徒信耶稣，就是为了上天堂，得永生，那就需要悔改归向真神，只要我们悔改了，连天上的使者也会为我们欢喜。 特别强调：悔改是罪人的唯一出路，这就是真理，愿我们都能明白这真理，也能践行这真理，谁愿意悔改，谁就能得永恒生命，得平安喜乐、恩典、祝福，从今天直到永永远远。

当然，我们想要真正的悔改，还离不开圣灵的工作，圣灵是谁呢?祂跟我们有什么关系呢？咱们下一课再分享。

说一说：悔改的表现有哪些？

**第十五课 关于圣灵**

经文：林前12:7-11节 赞美诗62/63首

本课目的：认识圣灵的身份，知晓圣灵的功用，顺服圣灵的引导。

引入：上一课讲到，咱们想要真正的悔改，就离不开圣灵的工作，圣灵是谁呢? 他跟神有什么关系？又跟我们有什么关系呢？

经文：【林前12：7-11节】“圣灵显在各人身上，是叫人得益处。这人蒙圣灵赐他智慧的言语，那人也蒙这位圣灵赐他知识的言语，又有一人蒙这位圣灵赐他信心，还有一人蒙这位圣灵赐他医病的恩赐，又叫一人能行异能，又叫一人能作先知，又叫一人能辨别诸灵，又叫一人能说方言，又叫一人能翻方言。这一切都是这位圣灵所运行，随己意分给各人的。” 这一段经文主要讲到圣灵的恩赐---圣灵会赐人智慧的言语、信心、医治的能力、行异能的权柄，还能让人作先知讲道，还会说方言，那么，圣灵到底是谁呢？

1. **圣灵的身份---是神** 三位一体的含义--我们所信的神，是三位一体的神--分别是圣父上帝、圣子耶稣、圣灵保惠师。“三位一体”是基督教的专用术语，是专门用来形容圣父、圣子、圣灵之间的关系，有三个位格，却是一位神。 简单来说，圣父是神，圣子是神，圣灵也是神；是一位神，却有三个位格；三个位格，形成一体，没有主次大小之分，是同尊、同荣、同等、同权，虽然是一位，却有所分别；圣父不是圣子，圣子不是圣灵，圣灵也不是圣父；他们互相融合，又不混淆；既有各自独立的思想，却又能和谐地相处在一起；互不矛盾、互不冲突。

三位一体是奥秘--说到“三位一体”的奥秘，其实很难用言语解释清楚。有人举例说：圣父像太阳的本体，圣子像太阳发出的光辉，圣灵像太阳散发的热能，都叫太阳。虽分工各有不同，却能和谐地融入在一起。 圣灵---就是“三位一体”中的一个位格。

位格---就是都有自己的思想、情感、意志。例如:上帝有思想有感情--他会发慈爱、发怜悯、也会发烈怒、会叹息。 耶稣也有情感意志--会吃、会喝、会哭、会笑、会发怒。 圣灵也有情感--当我们犯罪的时候，他会为我们担忧、叹息；当我们做善事的时候，圣灵会在我们心中欢喜，让我们心情愉悦，充满喜乐；当我们软弱的时候，圣灵会帮助我们，用说不出来的叹息替我们祷告。总结以上所讲：圣灵的身份是神，是有位格的神。

**二、圣灵的工作**---叫人得益处 圣灵---还叫“神的灵、耶稣的灵、真理的灵、施恩的灵”无论什么样的叫法，其实目的都是给予我们帮助，鼓励、安慰、保护、为人代求等各种好处。因圣灵能参透万事，圣灵会在人的身上发挥很多的功用，都是叫人获益的。那到底都有什么样的益处呢？

1、重生信徒

重生的意思---就是圣灵赐给人一个新生命。圣经中的重生就是“再生一次”的意思。也叫“第二次的生”。重是“再”的意思。生就是：生产、生长、生命。而在这里的“生”是“生产”之意。合在一起就是“再生产一次”。

重生的重要--人要想进入神的国，想成为神的儿女，必须出死入生。因为主耶稣明明说过“人若不重生，就不能进神的国”可见重生对于基督徒来说，是多么的重要。若不重生，就没有神的生命在我们里面，惟有重生了才能与神联合，才能明白神的心意，才能认识我们的神。

重生的表现--（人怎样才知道自己已经重生了？）当我们真心接受耶稣为救主时，圣灵就赐给我们一个属灵的新生命，这就是重生。（同时，圣灵会內住在我们心中）但是，这时候好多人不知道自己已经重生了，怎样才知道自己重生了，就要根据一些表现来判断:

会发自内心承认耶稣是主（林前12:3）

生命会发生改变--信主之后，我们天然的生命和软弱会逐渐消退，而重生的新生命和能力，会在我们身上不断扩大，借着这些变化，使我们天天改变，时时更新，逐渐变成基督的样式，得以与主耶稣基督同享祂的荣耀。

例如：之前我们好说谎话、骂人、心中有嫉妒、争竞、骄傲，甚至会把一些犯罪之事当做平常，不以罪为耻，反而以罪为荣，不仅自己喜欢做，还喜欢别人也一起去作。重生之后，会为罪痛悔，愿意悔改靠主得胜，不再明知故犯。

内在有圣灵的工作--我们从被圣灵重生以后，心思，意念、言语行为、性格喜好都会发生很大改变，会主动除掉恶习，离弃罪恶污秽，内心也常常会有愧疚感，其实这都是圣灵在我们心中作着的督责，归正、更新和改变的工作，这就是基督徒重生得救的表现。

圣灵不仅会重生信徒，同时还内住在信徒的心中，常常养育我们。

2、养育信徒

引导信徒--圣灵会把基督的生命，性情和能力分赐给我们，使我们里面的老旧人、旧性情、旧造的一切软弱、陋习借着圣灵的感动、提醒、引导、光照、催促、等来改变我们，养育我们，使我们越来越有主的形状和样式，而我们的职责就是藉着读经、祷告经历主耶稣基督的同在，越来越明白神的心意，凡事都行在神的旨意当中。

明白真理--圣灵还会把一些深奥的真理教训，指教使我们明白，使我们知道如何在神家各尽其职，在基督里建造属灵的生命。

为信徒代求--同时圣灵还会为我们担忧，随时帮助我们，照着上帝的旨意替我们代求。

充满信徒--圣灵的能力会充满信徒，让我们更好为主作工。例如；五旬节门徒被圣灵充满，他们都能按着圣灵所赐的口才讲说别国的话，祷告有权柄，做工大有能力。

1. **圣灵的恩赐** （林前12:8-10） **恩赐的意思--** 那什么是恩赐呢？恩赐从字义理解就是“赏赐、礼物”之意，从属灵的角度来讲就是“神的恩典和赐予”。

恩赐的来源--属灵的恩赐不是人与生俱来就有的能力，而是神给予信徒的一种恩典赏赐，一种特别的侍奉能力。

恩赐的作用--一来是神赐给个人的属灵恩赐，让人借助着这属灵的恩赐能力，更好的完成属灵的侍奉。二来则是赐给教会的属灵恩赐，是让我们更好的装备自己，建立合一的教会，使信徒属灵的生命得着快速成长。

总之，神赐给我们诸般的恩赐，不是让我们专为自己去牟取利益，而是让我们运用这些恩赐更好的来服侍神，完成神所托付我们的使命和事工，并藉着这各种恩赐来荣耀耶稣基督。 恩赐的种类--（特别提示：此处也可这样讲：可以先介绍一下，圣灵赐给教会常见的恩赐有哪些--例如：弹琴、赞美、讲道、劝勉、主持、安全保卫、打扫卫生......然后帮助对象找到自己的恩赐，并鼓励其参加服侍。如果对象恩赐不明显，可鼓励对象参加相应的培训学习，通过学习或服侍，对象的恩赐就会逐渐显明出来）

在这段经文当中，讲到了圣灵赐给我们的9种恩赐，总结在一起就是三个方面：①、言语方面：智慧的言语，知识的言语。

智慧的言语---是通过圣灵的自由运行，使人说出一些具有神一般智慧的话，能帮助人解决各样的难题，辨明信仰真假虚伪，缓解人与人之间的冲突矛盾，得以参透属灵的奥秘，更加敬畏神；然后在神的带领下，帮助信徒，带领信徒明白属灵的的事情，让人更加明白神的旨意和计划。就像圣经中的先知一样，能提前发出预言、发出审判和警告的信息，让人提早醒悟悔改转向神、依靠神。也会赐人智慧的言语，叫人说出得体的话对人进行劝勉、安慰，带领人坚定的仰望神，亲近神。

知识的言语---是一种特殊的能力，能够将神所启示的信息借着所学到的知识传播出去。也就是圣灵会开人的心窍，让信徒正确明白神的话语，了解其中的精意，准确的掌握并实践在自己的生活侍奉当中，藉着从神得来的亮光启示更好的讲解给众信徒听。

例：今天的解经家或讲道人，不仅自己在真道上装备，还带领更多渴慕追求真道的信徒在属灵的知识上追求长进。②、身心方面：无论是身体，还是灵性，都从中受益。

灵性得医---赐下信心，使我们大胆的来到神前，在寻求神的过程中，除去所有的困难，敢于按神的应许作出积极的行动，为神完成伟大的事工。不会因为环境的艰难，生活中的困扰而改变侍奉的态度，也不会因试炼仍在继续，而灰心、冷谈、埋怨神、远离神、离弃神。总之，无论环境如何变化，爱主的心永不改变，只一味的寻求，专心的仰望认定。

身体得医---从圣灵得着医病的能力，赶鬼的权柄。从而满足人的需要，坚固和造就教会。

③、侍奉方面：

能行异能---从圣灵获得权柄，得着能力，行出人意想不到的奇事。

能说预言---藉着圣灵直接从神得启示，预先知道神的计划，宣讲神的旨意，归劝、鼓励神的子民追求过圣洁、敬拜神的生活。

能辨别诸灵，正确判断预言，和各种教导是否是从圣灵而来的真实教义，还能说方言、翻方言。

提示:以上几点，可以选择性的举例说明，也可根据自己的理解能力，选择讲解的内容

【今天教会中，圣灵还会随着教会事工的开展，赐下不同属灵的恩赐，让我们得着这些恩赐，作好神的工作，治理好神的教会，作神百般恩赐的好管家。总之，圣灵赐下恩赐的目的，是让我们处处彰显基督的生命，荣耀主的圣名。】

**四、圣灵的主权---随己意**

神赐给信徒这么多的恩赐，但主权仍在神手中，圣灵会随着祂自己的意思，按着教会的需要，按着信徒各自的需要，全权的分赐给我们，使我们一同来荣耀基督。这可不是随己意就能求来的，乃是圣灵按着神所应许分赐给我们能力的大小，叫每一位神的儿女，各按本位，各尽其职，彼此激励，用爱心相互扶持，发挥好神所赐给我们的恩赐，荣耀主名。

**重要提醒：**

1. 不可强求恩赐--既知属灵的恩赐是神随己意赐给我们的，那么就不可一味的强求，有就有，

没有也不要刻意强取。更不可嫉妒、贬低他人的恩赐，（特别不要追求极端灵恩充满，免得招来亏损。还有就是不可随意让别人为其按手祷告，追求说方言、医病的恩赐，免得招来邪灵的辖制。）

1. 不可滥用恩赐--神要求我们要凭爱心运用恩赐，目的是荣耀神，帮助别人，造就教会，而

非取悦自己，那么我们就不可滥用恩赐，在教会内部制造纷争矛盾，分裂教会。也不可利用恩赐来炫耀自己，满足自己。更不可把神所赐的恩赐用在不正当的地方，肆意浪费神的恩典。

今天我们分享到了圣灵重生了我们，赐给我们新的生命，当我们拥有新生命之后，就要不断的追求成长，使我们的属灵生命得以长大成人。那我们属灵的生命该如何才能长进呢？咱们下一课再分享。

**第十六课 追求成长**

经文：弗4:13-16节 赞美诗315首

本课目的：了解成长的途径，追求生命的长进，建造基督的身体。

引入:当我们真心信主的时候，我们就重生了，神也会赐给我们一个新生命，这时候我们就要追求生命的长进，使我们的属灵生命得以不断的成长。那么我们属灵的生命该如何才能长进呢？我们要在那些方面长进呢？

读圣经：【弗4:13-16节】:“直等到我们众人在真道上同归于一，认识神的儿子，得以长大成人，满有基督长成的身量，使我们不再作小孩子，中了人的诡计和欺骗的法术，被一切异教之风摇动，飘来飘去，就随从各样的异端。惟用爱心说诚实话，凡事长进，连于元首基督。全身都靠他联络得合式，百节各按各职，照着各体的功用彼此相助，便叫身体渐渐增长，在爱中建立自己。”

 首先，我们要在真道上成长

**一、在真道上成长 13节**

在真道上成长的原因（为什么要在真道上长进呢？）--因为基督徒的一生是个成长的过程，从得到新生命开始，直到见主面为止，一直都要追求生命的长进，活出基督圣洁荣耀的生命，所以，我们要在真道上成长。

成长的对象（谁要在真道上长进呢？）--“我们”--也就是教会中所有的信徒（不分年龄大小、文化高低、知识深浅、不分出身、背景），都要追求生命的长进。因为神的使命不是靠着某个人去完成，乃需要整个教会齐心协力，互相配搭，因此，我们都要追求生命的长进。

在真道上长进的意思：

真道---道就是耶稣基督以及祂所说的一切话语。这里的“真道”，指的就是神的话语。

成长---是长大，长成，向成熟的阶段发展，不断走向成熟稳重的生命。

在真道上成长---就是在神的话语上长进。使我们更加清楚的认识神，明白神在我们身上的心意，以及神永恒的计划。神的话语是真理，我们是他的儿女，当然要花更多的时间和精力去学习神的话。

在真道上长进的目的——让我们在真道上“同归于一”。就是大家都信服圣经纯正的真理教训，都拥有纯正的基督信仰，共同敬拜同一位真神。

既要同归与一，就不可违背圣经真理。真正的合一，是都服在基督的权柄之下侍奉神。神之所以赐下职分和恩赐是为要建造教会，就好像身体中各个肢体的功用一样，因受统一的指挥，相互配搭，协助完成。最终让教会被建造的合式，长成满有基督的身量。

那么我们今天都是神的儿女，就应该在真道上追求成长，在信仰上合而为一，正确的认识基督，灵命健康的发展。

**二、在身量上成长 14节**

这里的“身量”---不是指人肉体的年龄，也不是指身量的大小，而是指属灵生命的长进程度。

长大成人的意思--就是“拥有成熟的属灵生命”之意，这是个逐步递进的过程。如同人的身量长进，有几个阶段：

小孩子阶段---容易上当受骗。属灵生命小孩子由于刚刚信主，对神的道理也只是初步了解，许多观念想法还没有转变，虽然已经认罪悔改，蒙恩得救，归入基督的名下，也成为了永生神的儿女，被称作天国的子民，但是，原来的老思想、老观念、旧习惯还依然存在，所表现出来的性情与世人差不了多少。由于不明白真理，不能分辨真假，没有判断识别的能力，以至于会盲目相信，不问来源，容易上当受骗、容易陷入异端的错误里，被诱惑。这都是因为属灵的生命仍处于婴孩阶段。

青少年阶段---懂得了一些道理，拥有了一些能力。也就是信主有了一段时间，也明白了一些基要真理，经历过生命的考验，有时能体贴神的心意，愿意为主摆上，具有一定的灵命根基，生命已经逐渐走向成熟，但信心还不充足，常常会被环境左右，被私欲辖制，犯错后会懊悔己罪、认罪悔改，随即又会失落沮丧，软弱退后，反反复复。

成熟阶段---有独立自主的能力。也就是那些真正忠心爱主，愿意跟随主到底的信徒。他们面对仇敌的诱惑不为所动，面对异端分子，敢于用神的话语去抵挡，那些异端的新奇道理非但影响不了他，也动摇不了他，反而使他更加爱主，更加谨慎自守，警醒祷告亲近主。生活靠主常常得胜有余，能让基督的生命取代我们的生命，能成为祝福的管道，使别人因自己而蒙福。

身量上成长的方法：想要长大成人--惟有在真理和灵性上不断的追求，学习、栽培后，属灵的生命才能渐渐长大成熟，才能对神的儿子耶稣基督有更正确的认识，惟有真正认识主，才能长成满有基督的身量。

身量上成长的目标：基督的身量---(像耶稣基督一样有完美的生命)

耶稣基督--祂有美好的灵性，心里柔和谦卑，有完善的德行，有充足的智慧，有仁爱的胸怀，祂乃是完全圣洁、无有瑕疵，毫无玷污，叫人无可指责。

主耶稣拥有完美的生命，他也喜悦我们都能像祂一样，也拥有这样完美的生命。这样，祂的旨意和计划才能在我们身上得以完成和实现。惟有这样，我们才不会中人的诡计，和欺骗的法术，更不会被一切异教之风摇来摇去，随从各种异端行事。

**三、在爱心上成长 15节**

在爱心上成长的原因--因为神本是爱，祂爱世人，也爱到忘我舍己的地步，爱又是基督徒行事为人的基本原则。只有基督里的爱才是真正的爱，这爱是从清洁的心，无亏的良心和无伪的信心里生发出来的，没有一丝虚假的成份，如果人的内在生命不清洁，那么真正的爱心就不能从生命中涌流出来。神要求我们彼此相爱，这是他的命令，要我们必须照此遵行，活出祂的爱。

在爱心上成长的表现---具体在这里的意思就是要说诚实话。

这里的诚实话，是神仆人忠诚的劝告--将弟兄侍奉中的错误之举如实的告诉他，不替他掩饰遮盖，虽明知道这样说出来，不受待见，但为着在神前诚实，不应该说谎，也不可为了情面而歪曲真理，这种诚实话，虽当时让人不理解很难接受，但却是对他特别有益，所以说的时候，格外需要爱心，切不可带着傲慢和轻视的态度和语气去指责和训斥，也不可为了自己的利益私心撒谎作假见证，说出的话语要诚诚恳恳，给人带去亲切的关怀，使人不至于误解或排斥。

在爱心上成长的目的--是为了让自己和同工，在神的家都能运用属灵的恩赐共同追求长进，并且是在凡事上长进，连于元首基督。

凡事长进---就是在各个方面都长进，（例如：在爱心、信心、品质、德行、言语、真理、知识等都长进）这就提醒我们不可因为在某一方面有了长进，便自以为是，自满自足，不求进取，因为这是基督徒灵程道路上最大的障碍和常常忽视的拦阻。

连于元首基督---就是不离开耶稣基督，凡事不与主脱节，不自己作主行事，真正进入到基督里面。因为基督是教会的元首，教会是基督的身体，基督徒若不连于基督，属灵的生命就不能得着基督生命的供应，属灵的生命便会逐渐“萎缩、死去”，也不能为主结佳美的果子，教会因此而无法增长。惟有连在基督的身体上，才能支取力量行事生活，处处有得胜的见证，将人带到神的面前。

所以基督徒必须用爱心说诚实话，惟有这样，教会的建造才能合一稳固健康的增长，信徒属灵的生命才能得着真实的造就和培养。

**四、在侍奉上成长 16节**

当我们信靠主耶稣之后，神就会赐我们每个人属灵的恩赐，神赐下恩赐的目的，乃是让我们靠祂联络的合式，百节各按各职，成全信徒，在爱中建立基督的身体——教会。

基督的身体--就是教会，如果把教会比喻为基督的身体的话，那么，基督就是教会的元首（头)，信徒就是基督身体上的各个肢体，有人是作“手”，有人是作“眼”，有作“腿”，这是形容信徒与基督之间，有密切的关系。

百节各按各职--我们既然都是基督身上不同的肢体，每个肢体都要发挥不同的功用，来建立教会

例如：眼--用来看东西、口--用来说话、耳--是用来听声音、手--是用来干活，同样，在教会中，每一位信徒的恩赐都有不同，岗位也不同。

有人就是作“口”的工作--就要讲解圣经，传讲真理，让信徒们都能得到喂养。有赞美恩赐的--参加唱诗班，带领大家赞美、敬拜神。有人是作“手”的工作--就要打扫卫生，干活做饭。（请按照恩赐选择性举例）我们有什么恩赐，每个人都要按照自己的恩赐，在自己的岗位上，发挥自己的恩赐来成全圣徒，服侍真神。

成全圣徒--神赐给每位信徒有不同的恩赐，而我们都要各自发挥自己的恩赐，彼此服侍，彼此帮助，最终使每位信徒都能因着我们彼此的服侍而得到益处（大家都得好处）

建立教会---教会要发展，不是靠某一个人的能力、恩赐、才干就能完成，需要大家共同努力，齐心合力才能完成，因此，我们每个信徒都要参与到侍奉中，各按各职，各尽所能，互相联络、互相配搭，才能完成神家的工作，建立复兴、合一、发展的教会。

任何一个正常的生命都是会成长的。同样，基督徒的属灵生命也要健康成长，在真道上成长，在身量上成长，在爱心上成长，在服侍中成长，最终长成满有基督的身量。

以上我们分享了关于生命成长的四个方面，我们还需要知道“成长的三要素”：听道、祷告、行道。成长的障碍物：他人的坏行为、个人的刚硬心、今生的思虑宴乐。并知道如何清除障碍：仰望耶稣，坚信神的话。同时，我们也知道，生命成长也不是一朝一夕的事，这就需要我们持续性的参加教会的礼拜，建立属灵的生活习惯，以此帮助我们的属灵生命能不断长进，那么，什么是礼拜呢？对我们又有什么要求呢？咱们下次分享。

**第十七课 关于礼拜**

经文：约4:20-23节 赞美诗136首

本课目的：明白礼拜的意义，遵守礼拜的要求，建立礼拜的生活。

引入：上一课我们分享了要追求生命的成长，我们的属灵生命想要不断成长，就要持续性的参加教会的礼拜，建立属灵的生活习惯，以此帮助我们生命不断长进，什么是礼拜呢？对我们又有什么要求呢 ？

读圣经：【约4:20-23节】：“我们的祖宗在这山上礼拜，你们倒说，应当礼拜的地方是在耶路撒冷。”耶稣说：“妇人，你当信我。时候将到，你们拜父也不在这山上，也不在耶路撒冷。你们所拜的，你们不知道；我们所拜的，我们知道，因为救恩是从犹太人出来的。时候将到，如今就是了，那真正拜父的，要用心灵和诚实拜他，因为父要这样的人拜他。”

【这是主耶稣在与撒玛利亚妇人谈论永生之道时的一段经文，藉着谈话指示她有关敬拜神的原则---乃是用心灵诚实来敬拜神。

今天，任何一个蒙恩得救，归属于神的基督徒，都要明白礼拜生活的重要。惟有借着礼拜，我们才能更好的跟神建立关系；借着礼拜，我们各自属灵的生命，才能快速的成长，得以从属灵的婴孩，长成满有基督的身量，能够与神的子民共同过敬拜侍奉的生活】

**一、礼拜的意义**

礼拜的意思（何为礼拜？）通俗来讲，就是神的儿女参加教会的聚会，进行的崇拜方式，也称之为敬拜神。（礼拜，就是敬拜神）

敬---是“尊敬、崇敬、尊崇”之意，是对神的态度。

拜---是“下拜、跪拜”。拜是对神的行动，表明基督徒愿意对神降服和委身。

敬拜---按字义是指人从思想、感觉、行为上，对神的尊崇、敬畏和降服。在希伯来文这个词的意义就是屈膝敬拜，而在希腊文中却是将一切都归给祂。

礼拜的重要--在基督徒的生活中，敬拜是最为要紧的大事，敬拜神不仅能使我们基督徒的属灵生命从幼小不断走向成熟，还能使我们谦卑自己，全身心的顺服神、仰望神、尊崇神、敬畏神。当年以色列民在埃及，神命令摩西领他们出来，要他们建立会幕，就是为了敬拜神；所罗门时代建造荣耀辉煌的圣殿，也是为了敬拜神；到了耶稣时代，设立会堂；还有现今各地的教堂，甚至现今的网络平台聚会，都是为了敬拜神。

敬拜的原因---我们的神是创造天地、宇宙万物的主宰，天上地下，一切都在祂的掌管之中，一切都任由祂支配管理。他造万物、万族、列邦都是为了敬拜祂、荣耀祂，天上的使者，也要在神的面前屈膝敬拜，何况我们这群蒙祂拯救的百姓呢？更要来到神前，敬拜侍奉。

敬拜的对象---在敬拜神的时候，我们一定要认清楚敬拜的对象--是独一的真神，也只能敬拜这位神，不能拜任何人和物，更不可拜人手所造的偶像，要以神为敬拜的中心，全身心地仰望他。

例如：保罗和巴拿巴出去传道的时候，经过路司得，保罗就在那地医治好了一个生来瘸腿的人，众人看见保罗所作的事，就大声说：“有神藉着人形，降临在我们中间了”。想拥戴保罗为神，却遭到保罗的制止。为此保罗还介绍真理给他们，说“我们也是人，不要拜我们，你们要拜，就拜那创造天、地、海和其中万物的永生神”。保罗愿作福音的使者，将人完完全全的带到神面前，免得人误以为他是神。

 因此，基督徒的敬拜，不是参加社会的娱乐活动，也不是简单的宗教活动和仪式，更不是追随人多来凑热闹，打发无聊的时间，乃是到圣殿当中真心实意的敬拜神，借着敬拜跟神有美好的交通，借着敬拜来表达我们对神的崇敬与爱慕、敬畏与臣服。

**【所以我们当牢记，基督教无论什么形式的敬拜聚会，都是为了敬拜神，而非是拥护人，把人当神。】**

**二、礼拜的时地**

礼拜的时间--现今我们守礼拜的时间和地点与昔日的犹太教徒所守的礼拜有所不同。

①、犹太教谨守安息日为圣日，是在会幕里或是在耶路撒冷圣殿敬拜神。

是为了纪念神的创造。

起初，神在创造，天地万物的时候，用了六天的时间，第七日神安息了，神将第七日，定为圣日，以色列民在安息日礼拜就是为了纪念神的创造。

是为了纪念神的救赎。

当年，以色列民在埃及寄居的时候，被埃及王法老压制、剥削，在极大的痛苦当中，他们就求告神，神就拯救他们出埃及。为了纪念神的拯救，神吩咐他们守安息日。（申5:15）

是神的律法明文规定。

以色列的律法规定，在安息日这一天，所有的以色列民，什么工都不可做，都要停止手中的劳碌，无论主人、奴仆、牛羊、牲畜，都要停工休息，所有的以色列民都要到圣殿当中敬拜神，一方面是向神献上感恩和敬拜，另一方面，也使人的身体、心灵得到安息。

②、基督教将主日--定为圣日，是在各自所在的教堂里敬拜神。

今天，我们基督徒所守的不是安息日，乃是主日，是纪念主耶稣的复活，因为主耶稣是在七日的第一日从死里复活；后来，主的门徒建立了初期教会，他们也是在主日的这一天敬拜神，一直延续到现在。因此，现在所有的基督徒，都要在“主日”这一天，来到教堂敬拜神，过属灵的团契生活。

今天，还有些信徒不愿去教会礼拜，认为在家也能礼拜，其实，这是错误的观念。

礼拜的地点：教堂崇拜，随时随地敬拜

●**在家**：①不容易坚持，遇到不懂，难解的真理，理解不了，就会自动放弃，很难持之以恒。

②不能够专心：没有敬拜的氛围，常被家庭事务、儿女重担缠累干扰和影响，无法清心学习、敬拜。如果停止了聚会，就像火中抽出来的一根柴，属灵的生命会日渐萎缩，

**●进入教会：**既庄重又神圣的气氛，令人心旷神怡，大家在一起唱诗、赞美、祷告、崇拜、共同敬拜服侍神，心灵相通，爱中相连，使我们更容易进入到对神的敬拜和尊崇当中，这样的敬拜才符合神的心意。

因此，任何一个属神的儿女都应该积极参加教会的聚会，过属灵的团契生活，立志讨神喜悦。

提示：①请邀请对象积极的参加教会的礼拜，不可停止聚会--纠正信徒不到教会去礼拜的错误观念和弊端。

②、请根据对象的年龄、职业、爱好为其介绍合适的团契，并简介团契聚会的时间和聚会内容，鼓励参加。

**三、礼拜的态度**（要求）**---心灵和诚实（**约4:23-24节**）**

【补充资料--主耶稣丝毫不回避撒玛利亚妇人提出的问题，反倒借此将更多属灵的真理告知妇人，祂告知撒玛利亚妇人，上帝不是人手所造的有形之物，神乃是灵，不受时间、地点、民族的限制。如今祂来了，就是要打破人狭隘的民族观念和宗教歧视，清楚说明敬拜的态度，乃是要用心灵和诚实敬拜，因为父要这样的人拜祂。显然，主耶稣所强调的是敬拜神的重要原则，外在的任何条件都不重要，真正的敬拜是真心实意，带着一颗悔改的心来到神的面前，被主耶稣的真理光照，被圣灵重生，被基督的宝血洁净，透过圣灵的启示来敬拜独一的真神。】

“心灵诚实”的意思：

心灵---原文的意思是指“圣灵的同在”，所以真正的敬拜应该是在圣灵里，透过圣灵来敬拜上帝。

诚实---按字义理解是“实实在在，没有诡诈、真实的”之意，而在原文中是指“真理、真实、实际”。

用心灵诚实敬拜---准确的理解就是透过圣灵按着耶稣基督的真理来敬拜上帝。

“心灵诚实”的原因--

因为神是灵---人惟有通过灵才能与神沟通，通过灵达到与神同在的目的，那么我们的敬拜就不可随随便便，也不可脱离基督的真理。

因为神是信实的--祂喜爱我们诚诚实实的活着，真诚的敬拜，既信就要真信，不可半信半疑，敬拜神更要实实在在，不能弄虚作假，不能三心二意。 所以拜神必须用心灵，用诚实来敬拜祂。如果不能用心灵和诚实敬拜，所有的仪式都是外在的、徒劳无益，对人没有任何益处，在敬拜中也不可能遇见神，更不会讨神的喜悦。

“心灵诚实”的方法---到圣殿中敬拜

首先要祷告，求神安静我们的心灵，除去一切杂念，心向主赤露敞开，全身心投入到真诚的敬拜当中。

要谨慎言语行为（传5:1：“你到神的殿要谨慎脚步。因为近前听，胜过愚昧人献祭”）所以，进入圣殿要谨慎言语行为，存敬畏的心，完全降服在神的面前，向神发出感恩敬拜，（不可在殿中大声喧哗，来回走动，交头接耳，东张西望）

他既是慈爱的，又是威严的，祂渴望用爱与人建立美好的关系，他不容许人随随便便来到神前，也不容许我们对祂视而不见，听而不闻。

（例如：我们接待领导或者见重要人物，必然会毕恭毕敬，更何况我们来朝见神呢？岂不更当谦恭、谨慎吗？）

**四、礼拜的益处（祝福）**

1、可以使信徒享受神的同在（太18:20）“因为无论在哪里，有两三个人奉我的名聚会，那里就有我在他们中间”。例：（约20:19-28）

2、可以加强信徒的教会观念：使信徒深刻体会到身处属灵大家庭的温暖，感受到基督的大爱，更深的认识主。

3、可以培养信徒的团契精神：使我们得着更大的恩典。通过礼拜培养互敬互爱的合作配搭精神，能彼此相顾，激发爱心，彼此劝勉，追求长进，活出爱的真谛。

4、可以改善信徒的身心状态：能经历神的同在，身心灵得安息。驱除身体的疲乏，加添心力体力，使人心里的压力、不安、烦躁、忧愁、恼恨、瞬间消散，积极向上，发挥正能量。

（例如：礼拜之后，我们会感到心中无比喜乐！）

既然，我们知道礼拜的意义和好处，就要积极的参加教会的聚会礼拜，时常存着感恩的心，敬畏的态度，用真心、诚心来敬拜独一的真神，不仅使神的名得荣耀，被尊崇；也使我们的身心灵得着安息，天天享受在神的恩典和祝福之中。

在享受神的恩典同时，我们要体贴神的心意，去承担主耶稣交托给我们的大使命，至于什么是大使命？咱们下一课再分享。

说一说：你是否经常来教堂？

 你之前不来教堂的原因？

 你愿意靠主得胜吗？

**第十八课 勇传福音**

经文：可16:15-16节 赞美诗347首

本课目的：明白恩主的心意，传扬恩主的福音，完成恩主的使命。

引入：上一课我们分享要过礼拜的生活，也知道参加礼拜有好处--能使我们的身心灵得着安息，天天享受在神的恩典和祝福之中。在享受神的恩典同时，我们要体贴神的心意，去承担主耶稣交托给我们的大使命---就是去传福音，什么是福音呢？我们为什么要去传福音呢？

读圣经：【可16:15-16节】：“他又对他们说：‘你们往普天下去，传福音给万民听。信而受洗的必然得救，不信的必被定罪。’”

福音---就是神的大能！是有关救恩的信息、也是神拯救人的好消息。

福音的核心内容就是：主耶稣的降生、受死、复活、升天和再来，这是全备的福音。明白了福音的意思和内容，我们就知道要去传什么。

为什么我们要去传福音呢？

**一、传福音的原因**

这是主的命令-- 主耶稣在复活升天之前，把门徒们招聚在一起，向他们传达了接下来最重要的任务---就是传福音，这是主向门徒下达的命令，也是教会的大使命。

因为神喜悦普天下的人都听到祂的福音，领受救恩，使更多的人有得救的机会。

这是人的需要，人人都需要救恩。若得不到救恩，就会在罪中沉沦、灭亡。

面对主耶稣托付的大使命，当年主的门徒们毫不迟疑，立刻执行神的命令。他们对待使命，态度坚决，不放弃任何机会，随走随传，虽多次遭遇艰难拦阻，仍不辱使命，虽多次受到攻击嘲笑，但仍心意坚定，努力向前，勇传福音。

使徒保罗还教导我们：务要传道，无论得时不得时，总要专心，并用百般的忍耐、各样的教训、责备人、警戒人、劝勉人（提后4:2）。若甘心作这事，就有赏赐，若不甘心，责任已经托付我们了（林前9:17-18）。

因此，传福音是每一个基督徒当尽的本分，是我们的责任义务，人人有责，义不容辞。今天我们都是一群蒙恩得救的人，不能单单享受神的恩典，也要为主做工。要我们把这项使命继续传承下去，把神的道传给更多的人听。

【补充资料：在传福音的旅途当中，一些宣教士们热心奉献，积极参与，甚至有的传教士为了福音传开，奉献上了自己毕生的心血和精力。

例：戴德生、因清楚神的呼召，为了福音能传到我们中国，放弃一切享受，以神为乐，到中国作宣教士，所受的痛苦，逼迫无以言表，顶着种种压力，不为艰难，为中国的福音事业鞠躬尽瘁，死而后已，为中国的教会发展做出了卓越的贡献。】

今天，任何一个属神的儿女都承接了这项使命，那么，我们就要顺服神的旨意，效法古圣先贤的脚踪，去传扬神的福音，使更多的人成为主的门徒。

从神来说，传福音是神下达给我们的命令，是神交托给我们的重大责任，要我们去拓展神的国度。

从人来说，我们要奉命执行，努力做工，顺服神的带领，坚决完成主所托付给我们的工作。

**二、传福音的成员---“你们”**

“你们”--既指当时在场（目睹主耶稣升天）的门徒们，也包括现今所有的教会，属神的儿女。

昔日的门徒们，他们是主耶稣亲自拣选，都经过专业属灵知识的培训，又一直跟随着主，做工达三年之久，主曾经将天国的宪法，及所有为人处事的真理教训都指教他们，并且让他们明白--主耶稣道成肉身来到世上，就是要做救人的工作。

主耶稣之所以培训他们，就是要让他们成为福音的勇士，好使他们在主耶稣复活升天之后，能够继续接续祂的工作将福音传给普世的人。

他们有主赐的能力--主耶稣把使命托付给门徒们之后，也知道他们能力有限，为了能让门徒们更好的完成使命：

主应许圣灵与他们同在--圣灵会亲自为他们讲解福音的奥秘，教导他们明白圣经的真理，（约14:25、15:12-15）圣灵还会降临在他们身上，使他们得着能力，胆量、口才，去传讲福音。

这是主耶稣指示我们，传福音时不可凭己意，凭血气，要依靠圣灵。惟有顺从圣灵，才有能力担当此项重任，惟有蒙圣灵重生，受圣灵差派，依靠圣灵行事，才能得着权柄建立教会，为主传福音，作见证。正是圣灵与我们同在，赐给我们智慧、能力、胆量、口才，又给我们挪去拦阻，开传福音的门，预备合适的福音对象，我们才能忠于托付，完成使命，否则将一事无成。圣灵若不动工，圣灵若不开启人属灵的眼睛和心窍，纵使我们再有知识、能力、才干，也打动不了人的心。

主还赐给他们权柄能力--主耶稣还将医病、赶鬼的权柄赐给他们，能制服一切的鬼，医治各样的病（路9:1），有得胜仇敌的能力（路10:19）使他们在传福音的时侯，工作顺利开展，有很大的果效。

（请举例说明:五旬节圣灵降临，彼得说方言，3千人悔改、徒8：5-8腓利行神迹，撒玛利亚城的人信主、基督徒传福音时产生的神迹实例--请根据自己的情况，举例说明）

当年门徒在传福音，历世历代教会都在履行传福音的使命，神的儿女们都在传福音，现今传福音的工作不仅是牧师、长老、教会的负责人、传道人所做的工作，也是我们每个基督徒的使命、责任和义务。我们当接过传福音的接力棒，尽上自己的本分。当年主耶稣如何培训、装备门徒们，现今也照样装备我们，当年传福音的门徒们如何有圣灵同在、有神所赐的权柄和能力，如今，只要我们做传福音的工作，圣灵也必与我们同在，神也将权柄能力赐予我们。所以，我们要积极的参与传福音的事工，也要不断的接受属灵的培训，使自己属灵的生命得着提升，报答神的深恩厚爱。完成神所托付的大使命！

**三、传福音的范围---天下万民**

普天下---就是世界每一个角落，不分国家、不分地域，没有国界限制,

例如：徒1:8 耶路撒冷--是犹太人的信仰、宗教中心--福音要先从这里开始传起。

犹太全地--范围逐步扩大，（属于本民族、本国家的同胞，)

撒玛利亚--有犹太人、也有外邦人的地区

地极--其它民族、其它国家、其它地区

万民--就是世界上所有的人，不分种族、不分男女、不分文化、不分宗教、信仰，只要没有听见过福音的人，都要向他们传。

主耶稣不仅将传福音的使命托付我们，还将传福音的方法、次序、范围、都清楚的告诉我们--由里到外，由近到远，由小到广。先从耶路撒冷到犹太全地，再到撒玛利亚，最后一直到地极，为主耶稣作见证。

今天，我们传福音，同样也要先从自己的家里开始，先传福音给我们的家人，亲人，父母，儿女，然后，再扩展到亲戚朋友、街坊邻居、同事同学、战友伙伴，最后再向更远处延伸。（而不是先跑到很远的地方去，不顾及家人灵魂的得失）

其次，还需要所有神的儿女，全民都行动起来，不受时间限制，地域限制，积极主动的出去传福音，救灵魂，共同完成使命和托付，使更多的人都能享受神的救恩，也使神的心得着满足。

提示：可以邀请对象介绍福音对象

**四、传福音的结果---（信者得生，不信定罪）**

传福音的结果--当我们传福音给别人听后，往往会产生两种结果：那就是信或者拒绝。凡接受福音，接受耶稣为救主的人，就会得拯救，得生命；而不信的人，他们的罪已经定了，将来难逃罪的刑法、严厉的审判。

今天，当我们去传福音的时候，无论福音对象作出哪种反应，我们都当坦然面对，因主耶稣在传福音之时，也是有人信，有人不信，主的门徒传福音，也有人相信，有人拒绝。

我们既然明白会有这样的结果，就要放平心态，竭尽全力做好自己分内的工作，在传福音的道路上，依靠圣灵的能力，努力作工，竭力完成主的使命，以此来报答神对我们的拯救之恩，舍命之爱。

 提示：当我们带领福音对象决志归主之后，还要带动他学习初信栽培的课程，鼓励他委身教会，积极参加教会的各种团契聚会和活动，教会的生活是怎么样的呢？咱们下一课再分享。

**传一传：**不信主的家人，都是我们传福音的对象，要多为他们祷告，寻找合适的机会跟他们说说救恩的好消息。

**第十九课 教会生活**

经文：提前3:15 赞美诗125首

本课目的：了解教会的含义，明白教会的特点，顺服教会的安排。

引入：上一课学到，当我们决志信主之后，就要委身与一间教会，积极参加教会的聚会和活动，教会里有什么人呢？又会开展什么活动呢？今天，咱们就对教会有一个简单的了解吧。

读经：【提前3:15节】：“倘若我耽延日久，你也可以知道在神的家中当怎样行，这家就是永生神的教会，真理的柱石和根基。”

**一、教会的含义**

1、教会的意思---原文是“召会”--就是被召聚集的意思。教会，就是蒙神所召、被主耶稣宝血洁净的、聚集在一起敬拜神的一群人。教会是神的家，也是神的居所。

我们的主曾经说过：“无论在哪里，有两三个人奉我的名聚会，那里就有我在你们中间”只要是真正重生得救的信徒，聚集在一起敬拜神，便能成为教会；神会将属灵的生命和权柄，赋予教会，借着教会来彰显神的大能和荣耀。因此教会不是建筑物（建筑物叫教堂）也不是社会组织，更不是慈善机构，乃是一个具备属灵生命的团契。

2、教会中的职分——教会中设立有牧师（宣讲圣经真理、主理圣餐洗礼、治理教会、处理教会事务、施行教会惩戒）、长老（负责教会行政事务、讲道、治理教会、护卫真理）、传道员（讲道、）、执事（分发圣餐、探访信徒、）

3、教会的组织管理——教务组--（主抓教会各项工作、确定教会发展方向，分派教会工作、协调、解决教会问题。）教牧组、财务组。

4、教会的班组团契--诗班、弟兄团契、青年团契、老年团契、工商团契，以及各种事工的团契......（请简介各个团契的特点）

5、教会存在于地的目的--就是要借着我们这个属灵生命的团契，通过敬拜、感恩、赞美、奉献、信靠和顺服以此来荣耀神的圣名，见证神的美德，因此每一位信徒都要委身与教会，委身与基督。委身就是“尊崇、信靠、顺服、效法、奉献于神”的意思。

**二、教会的归属---神（是永生神的**）

1、神是教会的主人--教会是属神的，是神亲自建立并拥有的。

教会不属于某个人，也不属于哪个组织，不属于某个长老，牧师，堂点负责人，乃是完全属乎于神的。教会是神的家，没有人能替祂做的了主，惟有神是这个家的家长，是真正的主人，也惟有基督在神的家中作王掌权。“永生神的教会”不是属于任何属灵领袖、伟人，也不是一个慈善团体，乃是神的家，没有人能替神出主意。在神的家中，我们都是站在儿子的地位上仰望那位作一家之主的神。耶稣基督是教会的元首（弗1:22-23），元首就是首领的意思，教会是基督的身体，说明我们都是教会中的一员，都是站在神儿子的地位上仰望那位万王之王，万主之主，万神之神，因此我们要让基督在凡事上居首位，在我们各自的身心灵当中作王掌权。

1. 神会为教会负责--既然教会是归属于神的，那么神就要为教会负起全备的责任。

比如：教会的工作安排、工人的做工情况、信徒属灵生命的成长，教会的未来发展方向，以及爱心关怀方方面面都在神的掌管当中，祂就要为其负责。

同样，主现今仍然在每一间属神的教会中居首位掌王权，分别为圣。祂永远为着每一间教会，为着每个属神的儿女负着全备的责任。

**三、教会的特点---家**

1、教会是神的家

神家的意义--神家是温馨的，是和谐的，是安息的地方，是充满爱与自由的地方，是轻松而不放纵的居所。

神家的成员--神的家大，人也多，神就是我们的天父，信徒都是神的儿女，我们都是属灵的弟兄姐妹，都是一家人。

2、神家的见证--神之所以称我们是神的儿女，乃因神从创立世界以前，就在基督耶稣里拣选了我们，让我们成为一家人。

 既然是一家人，神也要求我们，在神的家中，要爱神爱人，彼此相爱，和睦同居，互相帮助、彼此扶持，使我们在爱中相交，在爱中相连，互相体恤，彼此连接、互相劝勉，彼此激励，共享神恩、共沐神爱。透过彼此相爱，把父神对全人类的爱彰显出来，透过教会把耶稣基督的爱完全见证出来。（约13:35）

例：神家的儿女自己并不富裕，仍坚持献爱心帮助有病的肢体。(捐款捐物、帮助干活，得乡亲称赞)

**四、教会的根基---真理**

耶稣基督是“道路、真理、生命”（约14:6）。主耶稣就是真理，主耶稣的话也是真理。

教会的中心就是基督，教会的功用就是见证基督的身体，显出基督是头，高举真理、持守真理，从这个意义上说，教会是“真理的柱石和根基”。

柱石、根基---都要起到支撑的作用，是不容移动的，不可更改，稳固牢靠的。

“柱石和根基”原文之前没有定冠词，表示教会是“真理的柱石和根基”之一，圣经也被神使用来持守真理。

（以弗所的世界七大奇迹之一亚底米神庙共有127根华美的大理石柱石，在柱石顶上常安放一个著名人物的塑像，以弗所人熟悉“柱石”的比喻，教会必须像华美的柱石高举、彰显真理，好叫四周的人都可以清楚看见。）

教会是真理的柱石和根基---教会是建造在耶稣是基督是神儿子的这一真理之上，教会的中心就是“耶稣，”教会所有的工作，都是围绕着耶稣基督及他的教导和命令而展开的。

教会是宣讲真理，学习真理、高举真理，践行真理、持守真理，捍卫真理的所在，必须是以基督为根基来建造。教会必须依靠真理行事，依靠真理传讲，依靠真理得以稳固健康的发展。

所以任何神的儿女都不可以牺牲真理为借口，私自篡改圣经真理，也不可随意解经，断章取义；要按着正意分解真理的道，领悟神的话语和计划，并正确的传扬神的话，将神的儿女都带到神的面前；如果教会不讲真理，偏离真道，教会将毫无意义可言，也就失去了存在的价值和意义。教会是传播和扶持福音真理的团体（太16:19）

通过以上学习，我们知道了教会的含义、归属、特点和作用，就当委身于教会，努力学习圣经真理，追求生命长进，在不断地学习当中，使我们的身心灵得蒙主的保守，能在经历中更好地认识神、了解神、信靠神，同时还要传扬福音真理，督促信徒过敬虔的生活，教导信徒持守生命之道，承接教会使命，去拯救更多灵魂，拓展上帝的国度，使神的旨意早日得着成就。

今天我们分享了教会生活，告诉我们要委身教会，并要积极参加教会的聚会和活动，过属灵的团契生活，那就离不开一项必修的功课--祷告，什么是祷告？怎样祷告呢？咱们下次分享。

说一说：你愿意委身于教会吗？

**第二十课 关于祷告**

经文：太6:9-13 赞美诗208首

本课目的：明白祷告的意义，持守祷告的原则，建立祷告的生活。

引入：上一课我们分享了教会生活，告诉我们要委身教会，过属灵的团契生活，那就有一项必修的功课--祷告，对于一个初信的人来说，祷告是个极大的困惑难题--因为我们不知道什么是祷告？也不知道该如何去祷告？咱们先读一段圣经：

读经：【太6:9-13节】：“所以，你们祷告要这样说：‘我们在天上的父，愿人都尊你的名为圣。愿你的国降临。愿你的旨意行在地上，如同行在天上。我们日用的饮食，今日赐给我们。免我们的债，如同我们免了人的债。不叫我们遇见试探，救我们脱离凶恶。因为国度、权柄、荣耀，全是你的，直到永远。阿们。’”

这是主耶稣亲自教导门徒们的一段祷告，这段祷告成为所有信主之人最规范、最全面的祷告范本，被称之为“主祷文”，又叫“公祷文”。

什么是祷告呢？

**一、祷告的含义---向神说话**

祷告的意思---简单来说，祷告就是人通过说话的方式与神进行灵里的交流和沟通。

也就是信徒藉着祷告，把自己心里的想法、愿望都告诉神，求得神的帮助和保佑。祷告其实也是神赋予每一位基督徒的权利，属灵的权柄，是我们在神前蒙恩得福的途径和方法。

祷告的好处---祷告不仅能增进我们与神的关系，加深我们与神之间的友谊，还能使我们得到神的帮助和祝福。更能使我们享受神所赐的平安喜乐！

圣经中神也鼓励我们信徒要多多祷告。（腓4:6-7节）：“应当一无挂虑，只要凡事藉着祷告、祈求和感谢，将你们所要的告诉神。神所赐出人意外的平安，必在耶稣基督里保守你们的心怀意念。”神的儿女必然与父神有交流沟通，通过祷告，把我们的需要告诉神，并通过祷告明白神的心意和计划。“主祷文”就是如此。它既表达了主耶稣的心意和愿望，也完全符合上帝的旨意和计划。

**二、祷告的对象---天上之父**

认准祷告的对象--是天上的父

主耶稣一开始就教导我们，要称上帝为“我们在天上的父”，这是为了帮助我们对上帝的爱有更深的认知，以及祂与我们的关系有精准的定位——神与我们是父子的关系。明白祷告的对象，是独一的真神，不是某个人；清楚对他的称呼，加深我们对天父上帝的信靠、敬爱、顺服之心，使我们在祷告时更有力量，更有信心，更能明白神的旨意、讨神喜悦。

信徒与神的关系---是父子关系

天上的父--说明我们与神之间的关系，是属灵的父子关系，是神与祂孩子的关系。我们在天上的父，就等于神承认我们的身份地位，是神的儿女，祂是我们天上的父亲，我们能坦然无惧地向神祈祷。也说明这位父是在天上，不是在地上，祂拥有神该有的尊贵、荣耀、权柄、能力、圣洁和威严。

●地上的父亲：是有限的，虽疼爱我们，但能力、智慧有限，只能靠奔波劳碌养育我们，关心爱护我们，只能给我们提供衣食住行，创造良好的生活环境，虽能在我们遇到危险、难处或有需要时，义无反顾为我们倾其所有解决难题。但仍会因经济、能力、条件的限制感到无能为力。更何况地上的父母，终究有一天会年纪老迈、寿终离世，无法永远陪伴在我们身边，更无法给予我们属灵生命方面的保障。

●天上的父亲：是无限的，在天上，他无所不知、无处不在、无所不能，他大有能力、智慧、权柄、尊贵和荣耀；他是昔在、今在、以后永在的全能真神；祂不受时间、空间、条件、环境气候各方面的限制，作我们随时随地的帮助，永与我们同在，直到世界的末了；祂还会赐下丰盛的恩典、祝福、医治、释放、拯救。赐平安、喜乐给我们。天上的父是我们永久的靠山，坚固的保障，祂是值得我们一生投靠信服并崇敬的独一真神。

**三、祷告的原则---先求神国神义，后求己所需**

祷告的原则--基督徒在祷告时，应有的正确的祷告次序---是先求神的国、神的义，再为自己的需要祷告。

神的国---也叫天国，同时也是神的权柄所在，就是神治理掌权、管辖的范围，也是神的旨意亨通、顺利运行的地方。

①、先求神的国---就是要求我们属基督的人，要以耶稣为王，为生命的主，让主在我们心中、在我们的生活中作王掌权，当我们寻求祂的时候，要先寻求神的旨意，顺服神的权柄，要为着祂的名作美好的见证，为着祂的名传扬福音，拓展神的国度。

②、神的义---是指神的生命、耶稣的义行，神的法则。我们都是因信耶稣基督而被称义，这义是指神公义的性情、作为，以及神给予人公义的性情、作为。

先求神的义---是让神的性情、生命在我们身上流露出来。基督徒的行事生活，必须有神来管制，才能更合乎神的要求。

祷告的实施（具体该怎样祷告？）--主耶稣教导我们祷告时要尊主名为圣，求神的国降临，使神的旨意行在地上如同行在天上。因此，我们祷告一定要掌握好主次排序，当照着神的心意祷告:

①、先为神的国、义祷告--为着神国度的降临、为着教会福音事工的开展、为着教会众肢体的需要、为着我们属灵生命的长进，为着我们的家人都能够归主而祷告，求神赐下智慧、聪明、能力以及顺服的心给我们，让我们明白神的旨意，识破魔鬼的诡计，顺服神的带领，谨遵主的教训，让神的旨意在我们身上畅通无阻的运行和实施--这就是先求神的国、神的义。

②、再为自己的需求祈祷--在祷告时，求神赐福我们：家庭和睦、生活幸福、婚姻美满、身体健康、儿女平安、工作顺利、有学习的智慧、开创事业的能力和机遇等--为日用的饮食祷告。知道我们一切所需都是上帝的赐予。

只要我们效法基督，立志为主而活，神必赐我们日用的饮食，保障我们正常的需要；只要我们常常思想神的恩典，神必负我们完全的责任，免我们的罪债，叫我们不遇见试探，救我们脱离凶恶。

**四、祷告的目的---归荣耀给神**

“主祷文”里包含了三个愿望，三个祈求和一个颂赞。最后这一句是颂赞神的话语，包含了主耶稣的心愿，是一种肯定和事实，也是对前面的愿望和祈求凭信的交托，是实现祈求的保障。简单点说：最后的这句真心感恩颂赞，既是前面的祈求蒙垂听或得应允的原因，也是这些祈求能得着实现的保障。“国度、权柄、荣耀全是父的，直到永远。”

①、国度---指神的国度，是真实存在的，而且祂就是国度的王，这个国度没有边界、天上、地上都是祂的，祂乐意将这国赐给我们，使我们成为祂国中的子民，享受着祂的看顾和赐福。

②、权柄---指神统管万有的权柄，也指神赐给祂儿女的权柄。在神的国度中，祂是掌权者，管理着万有，在人类中，祂的权能达到每一个角落，祂是最高的统治者。所有的权柄都是从神而来的，我们没有权利自由支配，神给了我们祷告的权利使我们能够向祂祈求，但祷告蒙不蒙垂听，主权依然在神手中，何时成就也在神手中掌管。只要我们是心灵诚实的祈祷，只要我们的祷告符合神的心意，只要我们顺从祂的带领，见证祂奇妙的作为，我们的祷告都能蒙应允。

③、荣耀---祂是创造者，是救赎主，本身就有荣耀。他道成肉身、降世为人隐藏了荣耀，他在十字架上受死流血彰显了神的荣耀，他在荣耀中复活、升天，将来还要荣耀降临。

因为国度、权柄、荣耀全是父的，祂配受我们称颂赞美，配受我们敬拜、颂扬。所以，我们惟有通过祈求才能得着神要我们得的。正因为知道这些都在乎神，才会认识到自己不过是人，面对至高无上的神才愿意谦卑顺服，来到神前，祈求寻找。祈求表示我们知道自己不行，愿意让神掌管。寻求，知道自己不中，愿意明白神旨，叩门，乃是等候神的回应。

④、阿们---是真实的、实在的、正确的，是“诚心所愿、实实在在”之意。表示主耶稣是实实在在的，祂说的每一句话都是真实的，不带任何虚假。阿们，用在要说的话之后，表示以上的祷告都是发自内心真诚的祈祷，也是我们愿意顺服，坚定信靠的真实表现。

总之，告诉我们的祷告，不在乎内容的长短，也不在乎词语的华丽或简练，乃在于是否凭着信心交托。只要我们有正确的祷告心态，用心去领会神的话，明白祷告的次序，掌握祷告的方法和技巧，在神前感恩敬拜赞美，我们在祷告中的感恩、颂赞都是将一切的荣耀归给神！相信我们的祷告必会蒙神垂听，神也会赐下丰盛的恩典和祝福伴随着我们。

祷告能给我们带来神的祝福，在享受神丰富的祝福之时，我们还需遵守神的律法和诫命，因为，这是我们蒙福的重要途径和基础，十诫是谁规定的？是什么内容呢？咱们下一课再分享。

**背一背：学会主祷文**

**第二十一课 十条诫命**

经文：出20:3-17 赞美诗349首

**本课目的**:了解十诫的内容，明白十诫的意义，遵行十诫的教导。

引入：上一课咱们分享了，祷告能给我们带来神丰富的祝福，在享受神丰富的祝福之时，我们还需遵守神的诫命，因为，这是我们蒙福的重要途径和基础，十诫是谁规定的？是什么内容呢？我们今天来学习

读经：【出20:3-17节】：旧约第72页

这段经文，是神在西乃山藉摩西之口，亲自向以色列民所颁布的律法中最重要的一部分，被称之为“十条诫命”。

旧约的“十诫”，可以堪称为神赐予祂选民整部律法的精髓，它包括信仰、崇拜、礼仪、生活各个领域，关切到人与神的关系，以及人与人的关系。是以色列民蒙福的途径，也是目前犹太教徒和基督徒共同遵守的信仰与行为的规范准则，更是世界法律体系形成的重要依据。

**一、十诫的源头**---是神

十诫的背景--当年的以色列民，在埃及地寄居的时候，他们饱受埃及法老的剥削和压制，生活在水深火热之中，性命不保，民族危在旦夕。在极度的困苦之中，他们就呼求神，神就施行大能，将他们从埃及王法老的手下拯救出来；神还应许，将流奶与蜜的迦南美地赐给他们为产业。

为了能使他们在迦南地上安居乐业、子孙繁盛、民族富强、国泰民安、就在出埃及进迦南的路上，神在西乃山上，透过民族领袖摩西，向以色列民颁布了十条诫命；是神亲自用指头把“十条诫命”写在了两块石板上，交给摩西让他传授给以色列百姓，命令他们世世代代都要遵守神的律法。

 十诫的性质---“十诫”实际上是神与以色列民立的一份契约，强调出埃及时神对他们的拯救，藉着十诫启示“耶和华是他们的神”，然后着重强调律法的各项要求，来表明所有的律法都是以神的恩典为大前提，提醒以色列民当存感恩的心来领受。

 十诫的设立---神是设立者，神是守约施慈爱的，他颁布律法，必按照律法约定的内容，赐福保护百姓。

领受的对象---“你”指的是被神拯救的子民，经历过神的恩典，也指已经出死入生的所有信徒。

十诫是从神而来，是神与以色列民所立的特殊约定，它关乎个人、家庭、民族及国家的命运。因此，它不是普通的规条，我们也不可把它当作是美好的建议和愿望，乃是对所有的信徒都至关重要，可以说每句话都是律法中的精髓，是神用绝对命令的口气要求我们必须照此遵行, 不可随意的更改修正，是神向以色列民和现今的信徒发出的十条禁令，所以不论是谁，都要认真的对待、谨守遵行，一个也不例外。同时也是在警戒我们，蒙受神恩的同时，必须尽上自己当尽的本分。

**二、十诫的内容**---**爱神爱人**

**第一诫**：除了我以外你不可有别的神。(出20：3)---这是强调神的独一性和唯一性。

 也就是说，耶和华神有绝对的权利要求以色列民只敬拜祂，认定祂。除他以外，任何的假神、偶像都不可敬拜。因为只有耶和华上帝才是独一的神。是拯救他们出埃及的唯一的拯救者（通过神的创造，以及对以色列民的拯救就可知晓）他们理所当然只能敬拜祂，因为其他的都是假的，绝对不可与神相提并论。这是神警戒属神的子民要对这位独一的真神有绝对的尊崇敬仰，也希望我们完全被他得着，让我们凡事按着神的旨意去行事生活。在我们的生命中让祂掌权作王。

**第二诫**：不可跪拜偶像，也不可侍奉它。（出20：4-5）---这是强调上帝是灵，当用心灵和诚实敬拜。不可将人手所造的物作为敬拜的对象去拜。

1. 、不可制造偶像：因为人手所造的都是被造物，神禁止为祂造任何像，把造物主贬为受造物，变成受人操控的工具。
2. 、不可跪拜偶像：因上帝是忌邪的，憎恶一切假神，以及一切夺取神荣耀的人和物。

只因偶像会勾引人远离上帝，带人进入虚妄之中，所以神憎恶那些假的，若是违令，爱别的超过爱耶和华，必受咒诅，上帝必会追讨他的罪，祸及三四代。

**第三诫**:不可妄称神的名。(出20:7）---这是要尊神为圣。强调神的神性，当存敬畏的心敬拜。

①妄称神名的意思--神的名代表神本身，祂名为“耶和华”意思是自有永有，表明祂超越无限。

妄称神名---指徒有形式的敬拜，没有属灵的实际意义：包括轻率、不真诚的、不公正的，提说神的名字。

**②、妄称神名的表现 --**例：有口无心的祷告，将圣经上的话，当笑话。假先知说的预言，滥用神的名，或者为了谋取私利，而利用神的名字、打着神的旗号去犯罪作恶。

③、妄称神名的后果--必遭惩罚，因属于亵渎神。

④、如何避免此罪--当尊神名为圣:

尊神名为圣是神儿女的本分，直呼神名是大不敬的态度。尊神名为圣，就等于荣耀神，让人知道惟有耶和华是神，是圣洁的，与世界全然不同。承认神的名，就是将荣耀归给神。

故此，当时刻尊神为大为圣，在生活、行事为人、凡事都要为荣耀主的名而做，不让神的名因我们而遭遇羞耻和嘲笑。

**第四诫**：当纪念安息日。（出20：8）--- 强调当有敬拜的生活。

安息---指歇息的意思。

①、安息日的来源---源于神的创造，前六日万物都造齐毕，第七日安息，神赐福这日，将这日定为圣日。

②、安息日的意义--是为了记念神对以色列民的拯救。更主要的是，神将安息日定为敬拜神的日子，在这一天，所有的以色列民，都要停止手中的工作，到圣殿中专心敬拜神；只要他们专心的敬拜神，神就会赐福与百姓，让以色列民国泰民安、风调雨顺、五谷丰登、日子长久。也让忙碌了一周的百姓，借着安息日，身、心、灵，得到休息，重新得力。因此，神就要求，所有的人都要停止谨守安息日。

③、安息日的重要--守安息日，是神对以色列民特别的要求和命令，也是圣约的标记。因此，不守安息日就是背约，是犯罪，会遭受神的管教（被石头打死）。

今天的基督徒守的不是安息日，乃是复活主日，是主耶稣基督从死里复活的日子。在这一天我们要到教会当中去专心的敬拜神。

**第五诫**: 当孝敬父母。（出20：12）---这是强调家庭的责任。

①、孝敬的原因：

父母是神在地上设立的代表：神赐人属灵的生命，父母给予人肉体，神把管理、养育、教导的责任，授权给父母。使父母代表上帝来爱我们，养育关心我们。因此神命令我们，当孝敬听从父母。所以孝敬父母，跟敬拜神一样重要。（弗6:1-4节）

孝敬父母家庭才能和谐：家庭和谐，社会秩序才能稳固发展。

孝敬父母才能蒙神喜悦：这是神的命令，人人必须遵行，没有选择的余地，是神儿女当尽的本分，是公民的基本道德，小到尽心奉养照看，大到不可让父母蒙羞受辱。

②、孝敬的要求--既要尊重，还要敬爱，人若不敬爱看得见的父母，怎么敬爱看不见的神呢？所以孝敬父母必须是在敬畏神的前提下执行，否则就是本末倒置。不孝敬父母其实就是对神不虔不敬。所以要趁时行孝，恭敬顺从，要在主里听从。

③、孝敬的结果--必得福长寿。

警戒：如果不孝敬父母，就会招来祸患，律法规定：凡咒骂父母、轻慢父母、打骂父母的人，都要处极刑用被石头打死。（申21:18-21）。所以基督徒不可忽略对父母当尽的义务，不可咒诅父母、长辈，更不可违抗父母正确的管教。所以，神的儿女要谨遵神的命令和要求去行。

**第六诫**：不可杀人 （出20:13节）--- 强调生命的宝贵

①、杀人的含义：

在旧约指“谋杀、凶杀、滥杀或自杀”，但不包括误杀、死刑和自卫反击。在新约，主耶稣特别强调：恨人就是杀人，因为，杀人的动机是由恨而产生的，恨人是导致杀人的原因之一，因此，主耶稣强调基督徒不可恨人。

②、不可杀人的原因：

因为人的生命都是由神创造，由神所赐，生命的主权也掌管在神的手中，人的生死都在神的手中掌管，任何人都不能代替神来行使这权柄，夺走他人的生命。所以流人血的，他的血也必被人所流。故杀人的，必被致死。既使要报仇，也要通过国家的法律程序，不能私自报仇，免得出现凶杀或者冤冤相报。

③、避免此罪的方法--要知道报仇不是解决仇恨的方法，消除仇恨惟有用基督的爱，爱才能化解人心中的仇恨和矛盾。

所以我们要努力保护好自己和他人的生命，不可有杀人的意图和行为，不可生气、恨人、嫉妒、报复。

**第七诫**：不可奸淫。（出20:14）---强调婚姻的圣洁

①、奸淫的含义--指任何婚姻以外的性行为。包括同性恋，甚至是心思意念上的不洁，都是犯奸淫。

例如：婚外恋、婚前同居、同性恋、一夜情或者以强暴、诡诈、欺骗的手段与他人发生性行为都属于淫乱。

②、淫乱的后果--既违背神的心意，又得罪了神；既伤害自己的身体，也扰乱别人的婚姻；既失去彼此间的信任，又影响夫妻感情；既扰乱社会安定，还自招咒诅。例如：性病、艾滋病。（所多玛、蛾摩拉的毁灭）

**③、逃避此罪的方法**

牢记神的教训，常常祷告，追求圣洁，远避淫行。让耶稣在我们心中作王，靠主远离诱惑试探。当尊重婚姻制度，持守婚姻的纯洁。例如：不看淫秽的书刊、影视，不去歌厅、舞厅等诱惑人犯罪的场合。

**第八诫**：不可偷盗。（出20:15）---强调财产的权利

①、偷盗的含义--不单单指偷窃夺取财物，乃指侵犯他人任何利益的不法行为，包括他人的时间、自由、名誉、尊严等。只要是私下或暗中拿走，用不正当手段得到的，都属于偷窃。偷窃的范围，包括：欺骗顾客、以次充好、缺斤短两、借贷不还、偷税漏税、拖欠工资、仗势讹诈、坑蒙拐骗、不缴纳1/10，都属于偷盗。

②、偷盗的后果--无论偷窃财物数量的大或小，多与少都要遭受相关法律的制裁和审判。同时还会受到神的管教。

③、避免此罪的方法--作为神的儿女不可成为金钱的奴隶，不可成为拜金主义者，视金钱为偶像。当亲手做正经事，有正当的职业，以敬虔和知足的心来对待财物，以奉献表达感恩于爱心。

**第九诫**：不可做假见证害人 （出20:16）---强调名誉的重要

①、假见证的含义--指有意无意地说假话，作假事，损害别人的名声，毁谤他人的声誉，以此达到利己的目的。比如：用不真实的事捏造，控告，歪曲事实的陷害毁谤，散播一些不实的传闻，陷别人于不义之中。

②、假见证的危害--灵性遭绑架，给魔鬼留下攻击控告的把柄，使人失去自由。导致人际关系破裂，祷告时失去权柄，义人远离，所以基督徒不可陷入作假见证的行列。

③、避免此罪的方法--当凡事讨神喜悦，讲诚实话，凭信心行事为人作真见证，荣耀主名，得享美福。

**第十诫**：不可贪恋别人的一切。（出20:17）---强调人心灵的自由。

①贪恋的含义--是渴望拥有，想把别人的东西占为己有，或对神还没有赐的东西，存有非分之想。

②贪恋的种类--有贪吃（以撒贪吃，错误祝福）贪喝（挪亚贪喝，咒诅孙子）贪名（扫罗贪名、嫉妒大卫）、贪权（可拉一党，反叛摩西）、贪财（基哈西贪财，长大麻风）、贪色（大卫贪色，害死忠臣）。--选择性的讲一个例子

③贪心的后果--一旦有贪欲，就会有行动，既害人又害己，还会远离神，偏离真道，滑向罪的深渊，使人更糊涂，愚昧行事。

神警戒我们：贪心与拜偶像的罪同等，与神国的无份（弗5:5）

贪财是万恶之根。所以我们要保守己心，不至于糊涂行事。否则必要受到亏损（提前6:10） 例如：把钱放在担保公司，失去本钱。

④避免此罪的方法--以神为满足。知足加上敬虔，便是大利（提前6:6-8）。

**三、十诫的意义**

①、显明上帝的性情---通过十诫，让我们认识到神的公义、圣洁、威严、良善与慈爱的性情，也让人明白上帝的心意和要求，然后，照着神的要求去作，成为一个讨神喜悦、蒙神赐福的百姓。

②、是选民立国之本---十诫是律法的精髓，根据上帝的计划，神要把以色列民，打造成一个全民敬畏神的国家——“祭司国度”，神要作以色列民的王，而律法就是规范百姓的行为生活和道德指南。要想让国家稳定发展，就必须要有健全的法律体系；因此，神赐下律法，就是为了引导全民能按照神的标准要求去敬拜真神，也为构建和谐、公平、民主的社会奠定了坚实的基础。

③、是选民蒙福途径--神应许以色列民，只要他们专心敬拜，遵守神一切的命令，神就会赐福他们及他们的子孙后裔，使他们风调雨顺，六畜兴旺，国泰民安，安居乐业，并且保守他们四境平稳、出入平安。因此，神所赐的诫命、律例、典章，都是以神的恩典为前提、为基础，谁顺服遵行，谁就蒙福得平安，谁违背神的命令，谁就失去祝福，还要遭咒诅。

明白了十诫的意义，我们就要遵行，好使我们得蒙神的保守和祝福！

**四、十诫的目的** （出20：20）--叫人敬畏神，不至犯罪。

十诫的目的是为了让我们的心灵发生彻底的改变，真心实意的敬拜独一的上帝。

叫人时常敬畏真神--通过十诫，让以色列民知道：神才是他们的带领者、拯救者、赐福者，是律法的制定者和审判者，一切主权都在神的手中，神赐下律法的目的就是让人学习敬畏神，在日常的生活当中，按照神的要求去行，凡事尊神为大、为圣。

叫人追求圣洁生活--神知道以色列民的本性软弱、好犯罪，于是赐下十条诫命，以此来

警戒他们，无论是在思想，还是言行上都不可犯罪。

还要引导他们恨恶罪恶，喜爱公义，追求圣洁，永远享受在神的恩典和祝福之中。免得他们进入迦南地后，任意妄为，犯罪做恶、羞辱神名、错失祝福、被神管教。

今天，我们既知道了“十诫”的重要性，又知道这是神与百姓所立的契约，还关乎着我们各人蒙福、家庭蒙福、民族蒙福、国家蒙福的大事，因此，我们要好好学习，仔细领悟，认真遵行，使我们每一个人，都成为一个遵命蒙福的人。

基督徒除了要遵守十诫之外，还要了解教会中的两大圣礼---那就是圣洗礼和圣餐礼，什么是洗礼？洗礼都有哪些条件？洗礼对于我们都有哪些益处？咱们下一课再分享。

想一想：神将诫命放在我们面前，那么就要对照一下自己，看看我们都守住了哪几条？

**第二十二课 关于洗礼**

**经文：太28:19-20节 赞美诗163首/166首**

本课目的：了解洗礼的意义，明白洗礼的益处，履行洗礼的职责。

引入：上一课我们分享了十条诫命。接下来我们要来了解教会中的两大圣礼---就是圣洗礼和圣餐礼。圣餐礼我们放到下一课来分享。这一课我们先来学习什么是洗礼？洗礼都有哪些条件？洗礼对于我们都有哪些益处？

 洗礼---原文的意思是“浸入、沉入、埋没入水里”。洗礼是来自于神的权能、命定，以及主的吩咐。

经文【太28:19-20节】：“所以，你们要去，使万民作我的门徒，奉父、子、圣灵的名给他们施洗。凡我所吩咐你们的，都教训他们遵守，我就常与你们同在，直到世界的末了。”

**一、洗礼的条件---真心悔改归主**

必须相信耶稣是救主，并真心悔改归向主。明白救恩真理，渴慕真道。

在人听见福音后，觉得神的话扎心，愿意离开罪恶，悔改归向神，且内心发生真正的翻转和改变，愿意真心接受耶稣为生命的救主，追求生命的长进，才符合受洗条件。

受洗就表示我们愿意真心悔改。看似是外在的一种仪式，其实却是人顺服神的第一步，是基督徒内心得着更新，生命发生彻底变化的一个过程。

在新约中，最早为人施洗的，乃是耶稣的开路先锋约翰，他的使命就是“传悔改的道”，就是要叫世人知道“天国近了，人人当悔改归向主”，不悔改，就不能进天国，不悔改也无法逃避将来的忿怒。

施洗约翰是用水给人施洗，目的--就是为耶稣作见证，也就是把愿意悔改的人，带到神的面前，叫他们认识耶稣基督的神性、能力、救恩、审判和权柄，叫他们因信耶稣基督就得永远的生命；使真心接受耶稣基督为救主的人，都能成为神的儿女，作主的门徒来侍奉主，见证主。

真心悔改，一心相信耶稣为救主，就符合受洗的条件。真心悔改归主的人必然渴慕追求真道。现今教会本着对信徒属灵生命负责的态度，规定：

①、慕道一段时间或接受初信栽培24课后，对基本要道有初步了解，愿意立志归主的就可以受洗

②、年满18岁（遵守法律法规）--18岁进入成年，自己拥有选择权，也能对自己的信仰作出正确的判断。

**③、特殊情况特殊对待--对于年老的、有重大疾病或危急病人，可随时受洗。**

**二、洗礼的意义**

是信仰的宣告

我们在受洗时，要举行一个受洗的仪式，借着受洗的仪式来向神表示，我们愿意真心悔改，愿意真正的接受耶稣基督为救主，也借此向众人宣告，我们正式归入基督，成为神的儿女。（其实也是向撒但宣告--我们是属于主耶稣的人，已经脱离了撒但的权势，与撒但再也无干无份）例如:婚礼宣誓

代表与主同死同活

主耶稣钉死十字架之后，被埋葬在坟墓中，第三天，从死里复活，而受洗是代表我们与主同死同活。 水--代表坟墓

①、同死--在受洗时，当牧师把祝圣过的水，（我们的身体进入水中的时候）点在我们头上的时候，表示我们原来的“旧性情、旧思想、”--已经被除去，原来败坏的旧生命 、 原来爱犯罪的“我”--已经像主耶稣一样完全死去，被埋葬在坟墓中。我们也愿意弃绝原来“污秽、败坏的生活”，重新过一个全新的生活。

②、埋葬--就是要与之前亚当里的那个旧生命彻底的断绝，重新拥有耶稣基督复活的生命。这生命将是一个全新的生命，脱离罪恶权势的生命，是真正得自由的生命，是出死入生的生命，更是充满喜乐荣耀盼望的生命。

③、同活--当我们受洗了受洗仪式以后，我们就正式归入基督，这时，我们生命已经发生改变，已经拥有一个全新的新生命，这新生命是与主联合的新生命。我们也与主耶稣已经合二为一、成为一体，现在活着的已经不再是“我”，而是主耶稣基督在我们生命里面活着，我们的新生命会逐渐长大，流露出新生命的样式，会活出一个全新的、为主而活人生，这就是与主同活。

提示：洗礼只是一个仪式，洗礼本身并不能让我们的生命发生变化，真正发生变化的是--我们真心接受耶稣基督为救主时，圣灵就重生了我们，已经赐给我们新生命。洗礼虽说是我们承认信仰的入门仪式，但却是决定我们与主续约相交的凭证。

总结：洗礼是一种愿意谦卑降服的表示，敢于承认自己是个罪人，需要耶稣基督的拯救，藉着洗礼表明自己的心愿，甘心被主分别为圣，离开罪恶，带着责任和使命愿意为主而活。

因此，凡信耶稣基督的人都要活着受洗，成为主的门徒。还要走出去，引领更多人悔改归主，使他们都来遵行神的旨意和教训，凡事都要按照神的要求、标准约束自己，按着圣经的教导去作去行，一举一动，一言一行都要发生内在的改变，完全活出一个全新的样式，时时刻刻荣耀主的圣名。

【今天，在教会当中，凡是认罪悔改，愿意真心信靠耶稣基督为救主的人，都可以接受洗礼，受洗之后就能成为一个“神正式的门徒”在神的家中享受神所赐的一切福分和恩典。】

**三、洗礼的施行**（方法）---**奉父、子、圣灵的名受洗**

奉神的名施洗

①、奉名的重要--洗礼的方式有很多种，教会会根据不同的时代，不同的区域，根据不同的情况为需要受洗的信徒施洗。但不论是哪种方式，都必须要照主所要求的遵行，那就是奉圣父、圣子、圣灵的名为其受洗。

主耶稣在出来工作之前，也是按着这真理教训在施洗约翰面前受洗。主耶稣在复活升天前，吩咐门徒往普天下去，传福音给万民听，还要使万民作主的门徒，然后，奉父、子、圣灵的名给他们施洗，这是主耶稣将施洗的权柄赋予教会。（这是主耶稣的榜样、是主的命令、是教会的职责）

因此，今天教会的牧者们在为信徒施洗的时候，都是奉圣父、圣子、圣灵的名施洗，若不按这教训，信徒有权利拒绝。

②奉名的意义--奉谁的名受洗，就表示归属在谁的名下，就永远属于那人，成为那人的门徒。当我们奉着圣父、圣子、圣灵的名受洗时，那么我们就成为神的儿女，永远归属于祂。

受洗的方式--分浸水礼、点水礼、和洒水礼。

①浸水礼---就是在施洗的时候，教会组织信徒到河边，由牧者先带领信徒，奉圣父、圣子、圣灵的名，作归主交托祷告后，然后，牧者再按手在信徒的头上，奉圣父、圣子、圣灵的名，把信徒按到水中，使水淹没头顶，表示信徒与基督同死同埋葬，从水中出来，表示与基督一起复活，已有了新生的样式和基督的生命，也就完成施洗的仪式。

②点水礼---就是由教会预先准备一盆净水，然后经过牧师、长老，将水祝圣，再用手蘸水点到受洗者的额头上，奉着圣父、圣子、圣灵的名为其画上十字标志，来完成施洗的仪式。 这种洗礼的方式，最方便快捷、不受时间空间、地点季节、身体条件的限制，被大部分属神的教会所采用。

③洒水洗---是牧师长老将净水祝圣后，奉着神的名，集体洒在信徒的身上，表明他们愿意藉着洗礼的方式归入基督的死，和主一同埋葬，从主得着新生的样式，像基督藉着父的荣耀从死里复活一样。（这种方式很少采用，只用与大型布道会）

总之，用什么形式受洗不重要，重要的是--洗礼的意义都是相同的。都是让我们：（罪得赦免，与主同死同埋同活）并且是一生只用接受一次洗礼就行，不可反复受洗。只要是奉父、子、圣灵的名，给我们施洗，就都有效，不必再受多次洗礼。

**四、洗礼的益处**---**主永同在**

成为神的儿女，迁入爱子国度。有主同在！

相当于“报户口”——受洗后可以加入诗班、执事、讲道等服侍的岗位中，享受神家的特权。

享受主的同在

同在---对基督徒来说，是好的无比的大事；它包括神的保守、眷顾、怜悯、拯救、医治、赐福和管教等。

主耶稣基督会作我们随时随地的帮助，祂会保守、眷顾、怜悯我们，让我们活在神的恩典、祝福之中。这是主耶稣给我们的应许，是我们作工得力的基础，更是我们争战得胜的坚固保障。

主永同在--主耶稣永远与我们同在，就是神的恩典永远环绕着我们，神的祝福永不离开我们，直到世界的末了。

提醒：洗礼就是见证我们因信耶稣而罪得赦免，脱离了罪和撒旦的权势，归入了基督，已从罪的奴仆变为义的奴仆，也表明我们与主联合，成为基督身体上的一个肢体，能得着神的同在，得更新的生命，赦罪的平安，做工的能力，永恒的盼望，直到世界的末了。所以任何一个被神拯救拣选的信徒，只要有机会和条件，就要接受洗礼。

然而，今天有的信徒对受洗却仍存在着错误的认知和观念，认为受了洗之后，不小心犯罪主耶稣就会管教我们，因害怕主的管教，就故意不接受洗礼。其实，这是信徒不愿脱离犯罪的环境，心中还存着犯罪的想法和意念，心里还不愿真心的接受主，不愿真正的认罪悔改。

 通过以上的学习，我们知道受洗对我们每个人来说，是一件至关重要的事情，我们要存着正确的态度，接受洗礼，使我们与主有生命的联合，罪得以赦免，得蒙主的保守和拯救，使主的恩典丰丰富富的降临在我们身上。

今天我们学习了有关洗礼的真理，知道了洗礼的好处，下一课咱们再学习一下，有关圣餐的真理，了解一下圣餐是由谁设立的？为什么要设立圣餐呢？

说一说：你愿意受洗归在主的名下吗？

**第二十三课 关于圣餐**

经文：太26:26-28 赞美诗166首

本课目的：认识圣餐的重要，谨记圣餐的意义，享受圣餐的恩典。

引入：上一课学习了有关洗礼的真理，今天，咱们就学习一下有关圣餐的真理。洗礼一生只有一次，而圣餐礼却是我们一生持续不断、多次领受的。作为神的儿女，我们当对圣餐有清楚的认识和了解，也要明白圣餐的真实意义。

读经：【太26:26-29节】：他们吃的时候，耶稣拿起饼来，祝福，就掰开，递给门徒说：“你们拿着吃，这是我的身体。”又拿起杯来，祝谢了，递给他们，说：“你们喝这个，因为这是我立约的血，为多人流出来，使罪得赦。但我告诉你们：从今以后，我不再喝这葡萄汁，直到我在我父的国里同你们喝新的那日子。”

圣餐是谁设立的呢？

**一、圣餐的由来——耶稣设立**

设立的时间（圣餐是啥时间设立的？）

①、是主耶稣被卖的那一夜---也就是祂即将被钉十字架，人性生命将要结束的最后时刻，在逾越节的筵席上，亲自为祂的门徒所设立的。因为祂知道自己即将要被钉死，为了避免门徒们因着祂的受死离世，而灰心失落，软弱退后；为了让他们享受到主的爱，也为了彰显主的爱，见证主的爱，主耶稣就在被卖的那一夜，设立了圣餐。

②、是犹太人逾越节的晚上---那天晚上，也是犹太人的传统节日--逾越节，逾越节本是以色列民法定的三大节日之一，是记念神把他们从埃及为奴之家拯救出来的日子:

A、（民族苦难）在犹太人的列祖时期，他们的祖先在埃及地寄居，受到埃及王法老的欺压和剥削，成为埃及人的奴隶，为埃及人做苦工。后来，埃及法老下令屠杀所有以色列人的男婴（以此扼制以色列民族的发展）他们生活在水深火热之中，在急难的时刻，他们呼求神，神就兴起一位民族领袖摩西，让他带领以色列民出埃及，重返迦南的老家。

B、（法老拒绝）当摩西代表以色列民去见法老，提出要带以色列民离开埃及时，法老坚决拒绝，执意不放以色列民，神就降下灾难来惩罚埃及法老，法老不但不悔改，反而更加苦待以色列民。最后，神决定要严惩埃及人--击杀所有埃及人的长子和所有牲畜中头生的，以此来拯救以色列民脱离埃及。

C、（上帝拯救）在以色列民出埃及的前一天晚上，神吩咐摩西，让所有的以色列民，各家各户都聚集在自己所主的屋子内，还要宰杀一只羊羔，把羊羔的血涂在门楣、门框上，再把羊羔的肉用火烤着吃，还要吃无酵饼。苦菜。就在那一夜，耶和华神巡行埃及全地，将埃及人上至法老、下至百姓，所有头生的儿子、牲畜全部击杀。但经过以色列民所居住的房屋时，看见门楣、门框上涂有羊羔的血，就越过去，保存他们的生命。

D、（节期记念）第二天，法老看见所有埃及人的长子都被上帝所击杀，就放了以色列民，准许他们离开埃及。在离开埃及进迦南的途中，神在西奈山颁布律法，把神拯救以色列民出埃及的那一天定为逾越节，并规定以色列民在每一年的这一天，都要守逾越节，以此来记念神对他们的拯救和越门的保护。（逾越节的救赎是以色列民历史上最重大的、最值得记念的日子)

圣餐的设立者--（圣餐是谁设立的？）--是主耶稣亲自设立

①、特选的时间--耶稣基督设立圣餐时，特别选择了在逾越节的晚上--就是为了让门徒知道，祂将要被钉死在十字架上，受死、流血、舍命，他要成为逾越节上赎罪的羊羔，为拯救全人类而献上自己宝贵的生命，带来新约和拯救。

②、特别的用意--主耶稣还藉着圣餐立定了新约，就是他要背负着世人的罪去受死，让世人能因他的受死而罪得赦免，得到拯救，成为神的儿女，活在永远的恩典之中。

【补充资料：主耶稣设立圣餐，是让所有信徒明白，圣餐是为了重温基督的爱和救赎，记念主耶稣为全人类在十字架上所成就的救恩，让他们从中体会到耶稣基督在圣餐中的圣爱、顺服、舍己、受死和牺牲。同时也是提醒所有的信徒懂得感恩报恩，知道自己是罪人，需要主宝血的赦免洁净，通过感恩感谢，认罪悔改仰望耶稣的救赎之恩，赦罪之爱。这就是圣餐礼的由来，需要历世历代属神的儿女代代传承的圣礼。】

**二、圣餐的成分---饼、杯**

 【补充资料：有关圣餐的经文，在四福音书中都有非常详细的记载，尤其是约翰福音的作者约翰，更是独特的记载了主耶稣亲自说“我是从天上降下来生命的粮，人若吃这粮，就必永远活着。我所赐的粮，就是我的肉，是为世人生命所赐的。你们若不吃人子的肉，不喝人子的血，就没有生命在你们里面，吃我肉、喝我血的人就有永生，在末日我要叫他复活”】

在逾越节的晚餐上，主耶稣与门徒们一同坐席，吃的时候，耶稣拿起饼来，祝福、就掰开，递给门徒，说：“你们拿着吃，这是我的身体。”饭后，又拿起杯来祝谢了递给他们，说：“你们都喝这个，这是我立约的血，为多人流出来，使罪得赦。”由此可知，主耶稣设立圣餐时所用的有饼和葡萄酒。

圣餐的成分

①、饼---是无酵饼，酵--代表“罪”

“无酵饼”--表明主耶稣是全然无罪，更表明主的身体完全圣洁、毫无瑕疵，祂就是圣洁无罪的羔羊，要为世人献在神的祭坛上。

掰开--饼要经过掰开，表明主耶稣要为我们的罪，受鞭打，死在十字架上，舍己奉献为全人类的罪付上赎价。

②、杯（葡萄汁）---表明主耶稣为救我们，在十字架上流尽了他的宝血，这血有赦罪的功效，能涂抹、遮盖我们的罪，使罪得赦。这血是为他子民立约时所用的，也是为多人流出，使我们得以与神重新和好，因着祂的甘心献上，为我们开通了到神面前的永生之路。所以，这杯表明了他为人类流血的事实。

主的身体、宝血不仅满足了神公义的要求，还能对付撒旦对全人类的控告，不仅能赦免我们的罪，还能洁净我们良心上的亏欠，使我们坦然无惧到神面前来，享受神所赐的一切美福。

【补充资料：所以每一次的擘饼喝杯，都有着独特的意义所在，神喜悦我们离开罪恶除掉旧私欲，旧性情，老我贪婪，虚荣自私，骄傲败坏，需要我们与他一样彻底的破碎，完全的倒空，委身于基督，在他的杯中有份，在他的生命中联合。】

圣餐的程序

 由牧师或长老主礼圣餐，在分发圣餐前，牧师要把预先烙好的饼和葡萄汁，作祝圣的祷告，然后，由圣职人员，把饼掰开，斟上葡萄酒，信徒们各自作认罪的祷告，再由执事们分发圣餐，牧师还要带领信徒作认罪的祷告后，大家一齐吃饼、喝杯，完成圣餐礼。

圣餐的谨记

 因为圣餐中的饼和杯，代表着主耶稣的身体和宝血，并且具有特别的意义，因此，我们在领受圣餐时，要特别注意一些事项：

①．不可随便--领受圣餐是为了记念主耶稣为我们受死、牺牲而遭的苦难，因此，我们要态度端正，不可随意说笑、来回走动。

②、不可轻贱--领受圣餐时，要把手中的饼、杯，吃、喝干净，不能把饼掉在地上，更不能扔掉，也不能把葡萄酒弄洒了，这都是轻贱主的身体。

**三、圣餐的意义--记念主**

记念---就是追想，回忆，深切怀念。是深切的追想主、回忆主，怀念主为我们所做成的一切。那么圣餐所要表达的真正意到底是什么呢？

记念主的受死--当主耶死稣在圣餐中把饼掰开，是要表明祂的身体为我们破碎、撕裂，为我们在十字架上舍己奉献牺牲，祂的死不是为了祂自己，乃是为全人类，为我们这些该死的罪人，他的流血是为多人，使属神的儿女都有份于他的救恩，有份于他的生命，有份于宝血的救赎。

因此，圣餐不是为了让我们聚在一起吃喝快乐，也不单是为了赎罪，乃是神要借着圣餐告诉我们，这是记念主所特定的神圣之礼，我们当存着敬畏的心遵行持守，因吃主的肉，而与主有份，因喝主的血，与主的生命联合，还需要我们身心灵不断的追想，追想救主为我们在十字架上，受死流血所承受的残忍痛苦经历，要我们不可忘记主耶稣在十字架上，为世人舍身流血作成的救赎之恩，

记念主的约定（新约）

领受圣餐不仅是记念主为我们受死，还要记念他为我们立的血约，这约不再是旧约牛羊、祭牲的血，乃是神儿子耶稣基督的宝血，这约是永约，因着主耶稣的一次献上，永远有效，故此这约是一次完美的，永不废弃、稳固不变的圣约。

主耶稣亲自说过“你们若不吃人子的肉，不喝人子的血，就没有生命在你们里面，吃我肉，喝我血的人就有永生，在末日我要叫他复活。”在约中使我们明白知道自己归属于基督，知道自己有本分有责任当尽，知道我们是蒙神拯救和眷顾，蒙神赐福得奖赏的人。

记念主的应许

主耶稣在圣餐中留下有应许--就是主耶稣不再喝葡萄汁，祂要等到我们都进到神国度里面的时候，再与我们一同喝新的。

因主耶稣在约中作了神人之间的中保，使我们都存有盼望，将来与主一同赴羔羊之婚筵，这美好的应许使我们不至灰心绝望，更加耐着性子等候主再来，盼望着将来都能与主永远同住。所以，每一次领受圣餐，都是在提醒我们，这样大的恩典，我们怎可忘记？得着这样大的祝福，怎能不来记念祂？

**四、圣餐的目的---享受神恩，传递神爱，盼望再来**

享受神恩---圣餐的目的，就是要我们在主里建立一个合一的团契，与基督有着属灵生命的交通和连接，因他爱我们，使我们成为他身体上的肢体，因祂爱我们，使我们一同有份于神的恩典，同受这一个饼，因为祂爱我们，使我们一同领受主的身体、宝血，一同有份于他的圣约之中，一同分享基督的生命，享受主的恩典。

传递神爱---主耶稣在设立圣餐时，向门徒们下达了彼此相爱的命令。我们每一次吃圣餐的时候，就是在实践彼此相爱的命令，籍着领受圣餐，真正体现一主，一信，一洗，一神，一个身体，一位圣灵，组成合一的教会，爱的团契，同心敬拜独一真神，齐心协力、共同见证，基督无私舍己永恒的真爱。也籍着领受圣餐，不断提醒我们，要牢记使命，不忘重托，生命真正得着更新，与主在灵里相交，好让基督丰盛的爱，在我们里面满溢流淌，使众同工弟兄姊妹，都能在基督的爱中彼此被建造，最终活出基督圣洁、荣耀得胜的生命。

盼望再来---主耶稣在设立圣餐的时候说：“从今以后，我不再喝这葡萄汁，直到我在我父的国里同你们喝新的那日子。”这是主耶稣再来的应许。所以，每一次领受圣餐，与主耶稣再来的日子就更近一步。我们盼望着主耶稣再来接我们回天家享受永恒的福乐！

 那么，主耶稣什么时候再来呢？他怎么接我们呢？咱们下一课再分享。

**第二十四课 耶稣的再来**

**经文：帖前4:15-17节 赞美诗120首/118首**

本课目的：确信再来的应许，常存警醒的预备，等候教会的被提。

引入：上一课我们讲到--主耶稣在设立圣餐时曾应许:主耶稣不再喝葡萄汁，祂要等到我们都进到神国度里面的时候，再与我们一同喝新的。也就是说，主耶稣还要再来接我们回家，我们现在是心存盼望，等候主的再来，主什么时候再来呢？他再来的时候究竟会发生什么样的事情呢？

读经:【**帖前4:15-17节】：“**我们现在照主的话告诉你们一件事：我们这活着还存留到主降临的人，断不能在那已经睡了的人之先，因为主必亲自从天降临，有呼叫的声音和天使长的声音，又有神的号吹响，那在基督里死了的人必先复活。以后我们这活着还存留的人必和他们一同被提到云里，在空中与主相遇。这样，我们就要和主永远同在。”

**一、再来的肯定**---**主必亲自降临**

这段经文是使徒保罗照着主耶稣的话，告诉帖撒罗尼迦的信徒，主耶稣“必”亲自再来。

 必---“必定、肯定、一定”的意思。保罗为什么敢这样肯定主耶稣一定会再来呢？原因有二：

1、是主亲口的应许

 在四福音书中,主耶稣亲自讲到关于祂再来的信息：

例如:祂在教导门徒时，说：---“那时，他们要看见人子有能力，有大荣耀，驾云降临。一有这些事，你们就当挺身昂首，因为你们得赎的日子近了。”（路21:27-28节）

在离开门徒时，主说：---“在我父的家里有许多住处；若是没有，我就早已告诉你们。我去原是为你们预备地方去，我若去为你们预备了地方，就必再来接你们到我那里去；我在那里，叫你们也在那里。”（约14:2-3节）；

在主耶稣被抓受审问时，他说---“......我告诉你们，后来你们要看见人子坐在那权能者的右边，驾着天上的云降临。”(太26:64)

这些都是主耶稣亲口应许给门徒们的。我们都知道，主是信实的，他说出的每一句话，每一个应许，都不会落空，必要成就。

2、是众门徒的见证 （徒1:6-11）

当主耶稣在被接升天时，祂的门徒定睛望天，当时就有身穿白衣的天使告诉他们：“这离开你们被接升天的耶稣，你们见祂怎样往天上去，他还要怎样来。”由此可知，耶稣基督的再来，乃是一件千真万确的大事，是不容人质疑的。

【补充资料：保罗在此提说，是为了纠正帖撒罗尼迦的信徒，他们对主再来的真理存在着错误的观念认知，从而放松了警醒预备的态度。保罗并为他们清楚解说，基督徒的“死”，不是死，乃是睡，以此来强调基督死而复活的大能，让信徒明白基督徒活着是有指望的，肉体的死只是短暂的安息，并非永远的离别，乃是在基督再来时，与主永远的相聚再会，充分说明基督再来，是真实的，保罗也是照着主所启示他的教导信徒明白，当坚信：睡了的信徒最终要与主一同再来，活着的信徒要好好的活着，耐性等候着主的再来。】

那么主耶稣具体什么时候再来呢？

**二、再来的时间**---**人不知道** （可13:32）

无人知道---主耶稣讲的很明确“但那日子，那时辰，没有人知道，连天上的使者也不知道，子也不知道，惟有父知道。”这充分说明基督耶稣再来的时间，不是人所能掌管的，完全在于神自己。

既然知道耶稣基督再来的主权在于神，那么，我们就不需要把过多的心思放在时间上，更不用妄自判断猜测基督再临的具体日期。

提醒：现今，若有人说：“他知道主耶稣什么时候来，并说出具体的时间。”那么我们就可以肯定，他要么是假信徒，要么是异端。

例如：“东方闪电”说--主耶稣已经来了，成为了一个女基督。还有人说，耶稣要在2012年的12月12日来，到了所说的时间，根本就没有来，其实，这都是谎言，根本不可信。

主耶稣之所以不让我们知道主再来的具体时间，是神的美意，免得有人趁此投机取巧，或者存侥幸的心理，不警醒预备，只为了等耶稣再来时，才做努力，打算。因而陷入到肉体的情欲，世俗的迷惑，撒旦的网罗里。

虽然我们不知道主耶稣再来的具体时间，但是，作为信徒，我们要确信主耶稣肯定会再来，因为主耶稣早就发出过预言--他再来的时候还有“预兆”，通过这些“预兆”，就能判断出主耶稣再来的日子近了。

却有预兆（太24：3--35）（有哪些预兆呢？）

①、假基督要出现（太24：4--5）--（异端会越来越多）

 例如:东方闪电、全能神、真耶稣教、三赎基督教、恩典福音--（请简介一个常见的、本地出现的异端和特点，并提醒对象要防备异端，到正规教会开礼拜）

②、打仗的风声（太24:6-7）--例如:伊拉克战争 、俄乌战争

③、灾难增多（太24:7-8）--例如:瘟疫、地震、海啸、洪水、极端气候等灾难越来越多。

④、教会逼迫（太24:9-10）--文化大革命，批斗信徒

⑤、爱心冷淡（太24:12）--坑蒙拐骗、讹诈、淫乱等罪恶之事增多，让人防不胜防，人的爱心就冷淡了。

【⑥、以色列复国（太24:32--35）无花果树--代表以色列国

无花果树发嫩长叶--指的是以色列复国的事.

主耶稣复活升天之后，从主后70年--主后135年左右，以色列地区爆发了多次犹太战争，犹太人因不满罗马政府的一些宗教政策，发起了反革命起义，遭到罗马政府的镇压，在罗马政府的镇压下，犹太人惨遭失败，圣城沦陷、死伤惨重，国破家亡，从此以色列民进入到民族大流散时期，他们流亡到世界各地，长达1800多年的时间。

在流亡期间，犹太人的日子非常凄惨，因政治、文化、经济、宗教信仰等差异，多次遭到世界各国的驱逐、反对和屠杀，在大屠杀中只有一少部分人幸存了下来。（二战期间希特勒对犹太人的屠杀）

虽然，以色列民命运悲惨、坎坷，但是，他们是上帝特选的民族，神也借着先知早有预言--他们要复国（结34:11-13、赛43:5-13）--神要从各国中把以色列民召回来

1946年，饱受摧残、幸存下来的犹太人，已经深深的意识到--没有国家、没有政府、没有军队、没有自己土地的难处，纷纷从世界各地回到自己的老家--神所赐的迦南地（巴勒斯坦地区），要重建自己的祖国和家园。

1948年5月14日，经历了1800多年的以色列正式宣告复国，在复国的典礼仪式上，第一任总统宣读了圣经 （赛43:5-10节）的经文，来感恩神对他们的带领。以色列民按照圣经预言，回到故土，重新复国，这是震惊世界的奇迹。

以色列的复国证实了主耶稣的预言，是真实的、可信的，主也说过：“你们看见这一切的事，就知道人子近了--这时代还没有过去，这些事都要成就”。

（提示:以上几点不必都讲，请根据自己理解的程度，选择性讲解）

总结：我们虽然不知道主再来的确切时间，但是，看到主耶稣的预言，一件一件正在应验，就知道主再来的时间，真的近了。故此，我们谨慎自守，警醒祈祷，在主耶稣再临之前，常作预备，以敬畏的心和正直的言行度日，尽上当尽的本分，做好神所托付我们属灵事工，存着活泼的盼望耐性等候着主再来。

**三、再来的情形（主再来时会发生什么事呢？）**

关于主耶稣基督二次再来时的情景，圣经也有清楚的记载和预言：首先有天象的变化，声音的变化，还有信徒身体的变化--**到那日**：

1. 主亲自降临--主耶稣基督会带着千万的天使天军，驾着天上的云荣耀的降临（所有的人都能看见）

2、天上有声音--当祂显现的时候，将有三个壮观的景象：

①、有呼叫的声音：这是来自天上的声音，也是主呼叫的声音。

②、有天使长的声音：在天上有天使长说话的声音，接受神命令、按神的要求执行任务，（降下灾难）（或作请示、汇报的工作）（参考启示录）

③、有号筒吹响：天使奉命吹响号筒，聚集神的儿女，准备回家。这时候，已经去世的信徒要先复活，我们这活着还存留的信徒，必和他们一同被主提到空中，与主相遇，和主永远同在。这就意味着，有一部分活着的信徒，不再经历肉体的死亡，直接被主提走。

**【补充资料--到那时：**天上有七年的婚宴，地上有七年的大灾难，所有被提走的信徒，不必经历大灾难。但还有一部分人会被撇下：就是那些没有真正重生得救的信徒、那些不信耶稣的人。当他们亲眼看见属神儿女被提走的时候，心生懊悔，经历灾难，后悔莫及。他们会说：“为什么我们不知道重视信仰呢？为什么我们不在活着之时好好的信呢？”包括不信的人也会后悔：“为什么当初那么多人给我传福音，我却没有接受呢？”】

**四、再来的目的**---**迎娶教会，审判世人**

教会被提--主耶稣二次再来，是为了实现祂的应许，祂要接信祂的人进入祂永恒的天国。（约14:2-3）

首先是在基督里死了的信徒，要先复活--因为这是神的大爱和关怀，神爱那些受苦最多的人，他们在世的时候，已经经历过死亡的可怕，并没有灰心，仍持守信仰坚持到最后。然后，活着的信徒身体将要改变，成为一个全新的形体，活着被提，最后，所有的信徒都要与主一同相聚，永远同住、同得荣耀。

羔羊婚筵（启19:5-9）--被提走的信徒要参加一场盛大的、荣耀的婚礼庆典

新郎---是耶稣基督

新妇---（教会）就是所有真心接受耶稣基督为救主、重生得救、在生活中敬虔度日，对主的爱坚贞专一不变、得胜的基督徒，都是主的新妇。

新娘身穿光明、洁白的细麻衣，高高兴兴参加婚礼，与基督一同坐席，享受婚筵的快乐。天使天军也高唱赞歌，共同颂赞神的荣耀---婚礼上充满了幸福、快乐、欢欣和荣耀。

七年灾难---当天上举行羔羊婚礼的时候，地上就开始了七年的大灾难，（启6章、8章）这灾难是普世性的大灾难:

有流血性的战争、超级的地震、海啸、有可怕的瘟疫、饥荒、旱灾、毒疮等出现，灾难会接二连三的降临。当灾难来临时，地上的居民，无论是当官的、掌权的、还是平民百姓，都难逃这些灾难，死亡受伤是在所难免的，人有幸躲过上一个灾难，可能就会死于下一场灾难中。

审判世人--这是耶稣基督再临之时，要以万王之王的身份统治世界，将撒旦的国度彻底消灭，让神的旨意畅通无阻，使神的计划得着圆满的完成，施行最终的审判--而这个审判是绝对公义的，会照着各人所行的审判各人，甚至各种隐藏的事都会显露出来。

那时，主耶稣同祂有能力的天使，在火焰中显现，报应那不认识神，和不听从主福音的人，口中会发出毁灭的话：以口中的杖击打世界，以嘴里的气杀戮恶人。（赛11:4节）要证实那一切不敬虔的人，和他们所行不敬虔的事。这些人都要受刑罚，落入永远的灭亡。

【总结：主耶稣再来的目的--是要彻底毁灭以色列的敌人和世界上所有的邪恶，建立他公义的国度。也是为了拯救以色列民和所有信他、跟从他、顺服他、侍奉他的信徒，与主永享同在之福，直到永永远远。】

通过以上的分享，我们知道主耶稣基督必要再来，接我们回家，与祂相遇，与他一同作王掌权。那么，我们就当在活着之时，时刻警醒，好好预备，随时等候迎接主的再来。

等一等：让我们一起耐性等候主的再来吧！